# A HIT PROBLÉMÁJA

# VALLÁSFILOZÓFIAI TANULMÁNY

# ÍRTA:

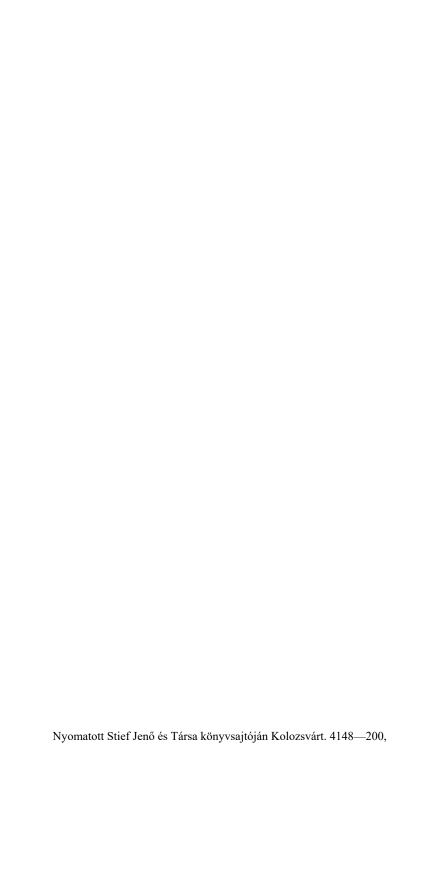
DR. MAKKAI SÁNDOR

REFORMÁTUS LELKÉSZ

#### 1. RÉSZ:

A HIT VILÁGMAGYARÁZÓ EREJE

1916. kókai lajos bizomànya budapest, iv., kamermayer károly-utca 3. sz.



## TARTALOMJEGYZÉK.

| Oldal                                                      |
|------------------------------------------------------------|
| A kérdés beáílitása                                        |
| I.                                                         |
| A hit világrnagyarázó ereje.                               |
| 1.A világmagyarázatról általában                           |
| 2. A világmagyarázó tényezők vizsgálata                    |
| a) Az emberi szellem egysége16                             |
| <i>b</i> ) Az értelem                                      |
| c) A képzelet24                                            |
| d) Következmények29                                        |
| e) A hit31                                                 |
| a) Vallásos és nem vallásos hit                            |
| β) Hit, vallás, theologia                                  |
| γ) A hit centruma                                          |
| 3. A hit összefüggése a többi világmagyarázó tényezővel 45 |
| a) Értelem és hit                                          |
| b) Képzelet és hit                                         |
| c) Összefoglalás                                           |
| 4. A bit szerepe és jelentősége a világmagyarázatban69     |
| a) Az Irracionális 69                                      |
| b) A Sors-probléma75                                       |
| c) A hit világmagyarázata és annak érvénye                 |
| d) A hitközség problémája                                  |
| A felhasznált művek jegyzéke94                             |

#### A kérdés beállítása.

A hit problémája alatt mindazon kérdések szövevényét kell ellenünk, melyek a hitnek az emberi élet egész birodalmában való szerepére, az élet összes többi nyilvánulásához való viszonyára s az egészben való jelentőségére vonatkoznak. Ezek a kérdések, amint közeledünk feléjük, két szempont sugara körül, két csoportba helyezkednek el, az emberi élet természetéből kifolyólag. Az egyik, egész általánosságban fogalmazva az ismerés, a másik a cselekvés, vagy közelebbről meghatározva, az egyik a világkép, a másik az életfolytatás szempontja. Az emberi élet ugyanis nem egyéb, mint magának, az emberi egyének millióiban nyilvánuló végső valóságnak: az életnek a megvalósulásért, a teljességért folytatott küzdelme. E megvalósulásban pedig két főmozzanat különböztethető meg. Az egyik a léleknek (egyéni szellem, Én) beleterjeszkedése a külső valóságba, az ismerés útján, azaz a világ megismerése; a másik ezen megismert világban való életfolytatása, önkifejtése cselekvés, alkotás útján. Az ismerő és cseiekvő emberi szellemet e két főtevékenységének eredményéből: világképéből és életfolytatásából (s ebben alkotásaiból) érthetjük és ítélhetjük meg, s így ha az emberi élet akármelyik jelenségének magyarázatát akarjuk adni, e két főtevékenységhez való viszonyában kell azt keresnünk. Ezekhez való viszonyában nyer minden értelmet, világosodik meg szerepe és jelentősége.

E szerint a *hitnek*, mint az emberi élet egyik jelenségének, problémája is két főkérdésben foglalható össze és fixírozható:

- 1.Mi a szerepe és jelentősége a hitnek a világkép megalkotásában?
  - 2. Hogyan befolyásolja a hit az életfolytatást?

Ezeknek a kérdéseknek megoldása tulajdonképen *a hit erő-próbáját* adja, mert az élet megvalósulásában való szerepét és jelentőségét állapítja és méri meg. Ezért tanulmányunkat *a hit* 

kritikájának is nevezhetnők. Ez a kritika, ez az erőmérés a fentebbiek szerint a hitet két szempontból vizsgálja s tisztázni óhajtja 1., a hit világmagyarázó erejét; 2., a hit életformáló erejét.

A hit problémája, azaz *az emberi életben való jelentése és értéke* ezekben a maga teljességében tisztázható.<sup>1</sup>

Ebben a tanulmányban a probléma első és döntő részét vesszük vizsgálat alá.

1.

# A hit világmagyarázó ereje.

## 1. A világmagyarázatról általában.

Mihelyt az emberi lény fejlődésének arra a pontjára jutott, hogy magát a kivüle fekvő világtól meg tudja különböztetni, a világ magyarázata is azonnal kezdetét veszi. Csak abban a nagyon rövid időszakban a mikor a csecsemő még teljesen az organikus ösztönök uralma alatt áll, lehet szó a reflexió teljes hiányáról, azonban ekkor még önálló emberi életről nem lehet szó. Mihelyt azonban, bármily korlátoltan is, megkezdődik az önálló lét, azonnal kezdetét veszi a reflexió is a kívülünk fekvő valóságra s kialakúi a világ első, nagyon primitiv magyarázata. Mivel először az egész világkép csak néhány, s főleg az önfenntartás teljesen érzéki oldalára vonatkozó adatból áll, a világ magyarázata is nagyon fogyatékos és nagyon érzéki; de azért a magyarázat csirájának, kezdetének tekintendő. A világmagyarázat lényege ugyanis, a már megismert valóságnak (a valóság már ismeretes adatainak) az én-nel való kapcsolatbahozása, létérdekéhez való viszonyítása itt is feltalálható. A mint aztán az ember fejlődik s egyre több és

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Szükségesnek tartom megemlíteni, hogy már eddig is végeztem és tettem is közzé néhány tanulmányt, melyek problémánkkal több-kevesebb öszszefüggésben állanak s megoldásához mintegy előtanulmány okúi tekinthetők. Különösen hármat említhetek meg és ezek: 1., Vallásos világ/tép és életfolytatás. (Megjelent a Keller Imre által szerkesztett "Bö'hm Károly élete és munkássága" c. mü III. kötetének 3.-36. lapjain s különlenyomatban is. Besztercebányai Madách-Társaság kiadása. 1913.) 2., A vallás lélektana, (Protestáns Szemle. 1914. évf. 7—8. füzet.) 3., A hit szeme. (Protestáns Szemle. 1915. évf. 6. füzet.)

több tevékenysége bomlik ki, a világnak is egyre tágulóbb körét öleli fel magába az ismerés s majd az így extensive gazdagodó világkép adataiba egyre intensivebben is kezd elmerülni, hogy a valóság egész birodalmát szélességében és mélységében mind teljesebben hódítsa meg. A világkép, mondhatjuk, egyre igazabb lesz, amint teljesedik. De amint az emberi szellem a valóságot mind jobban megismeri, mindig új és új magyarázatot kénytelen adni a világnak, mert megelőző reflexiói elégteleneknek bizonyulnak. Kénytelen magyarázni, mondjuk, és ez nagyon fontos dolog. Kénytelen magyarázni a valóságot, mert kénytelen megismerni azt. Az ismerés maga teljesen kényszerű dolog. A valóság az ingerek egész záporával ostromolja az öntudatot és erre a támadásra az én, egységét és nyugalmát biztos'tandó, ez ingerek kénytelen kivetésével, visszaverésével, képpé alakításával, megértésével felel, különben el kellene pusztulnia. És azzal, hogy megérti, megismeri a valóságot, teljesedik és fejlődik ő maga. Az ismerés a fejlődés, a teljesedés, az élet útja, módja. De amint így kényszerű erővel új és új adatok helyezkednek bele világunk keretébe, ez adatokat az én mindannyiszor kénytelen saját létérdeke szempontjából is szemügyre venni, beleilleszteni sajátos világképébe, szóval az ismereteknek *magyarázatát* megadni.

És itt van az a pont, a hol meg kell állapítanunk e szavaknak: ismerés, világkép, világmagyarázat, értelmét, jelentését.<sup>1</sup>

Az ismerésnek két jellemvonását kell figyelemben tartanunk és ez az ismerés kényszerűsége és alanyisága. Az ismerés kényszerű, mert a kívülünk fekvő valóság, a külső világ tőlünk függetlenül és visszautasíthatatlanúl hat reánk ingerek útján, melyeket érzékszerveink által, mint hangot, színt, keménységet, lágyságot, hőt, izt, illatot etc. önkénytelenül felfogunk, tapasztalunk és pedig normális esetekben mindig ugyanazonos módon. Ezek általános, kényszerű emberi tapasztalasok, melyek elől el nem zárkózhatunk. Ezeknek tárgyiassága teljesen evidens épen általános és kény-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Magát azt az ismeretelméleti álláspontot, mely a továbbiak folyamán e tanulmányban érvényesül, Böhm Károly filozófiájából merítettem. (Főkép következő művei jőnek tekintetbe: Az ember és világa I—II, (Bp. 1883. és 1892.) A megértés, mint a megismerés középponti mozzanata. Bp. Akadémia. 1910.) A következményekben való eltérések ez álláspontnak egyéni felfogásomon való áttöréséből következnek, de gyökerükben, hiszem, mégis onnan fakadnak, mint egész tudományos világnézetem alapjából.

szerű voltuknál fogva. Azonban ez a kényszerű vonása az ismerésnek még nem maga az ismerés, hanem csak annak alapja. Erre az ismerő alany visszahatása következik, ez adatoknak megértésében, a mely nem egyéb, mint az érzéki kép öntudatos utánalkotása, még pedig saját közvetlenül ismeretes tevékenységeinknek az érzéki kép vonásaival való azonosítása folytán. A magam tartalmával azonosítom s így értem meg, teszem magamévá azt, a mi nem én vagyok. Az ismerésnek ez az alanyisága azt jelenti, hogy nem egy tőlem független valóságot ismerek meg, hanem saját érzékeim által fölfogott kényszerű, érzéki képet, melybe belehelyezkedem, melyet saját magam vonásaival intuitíve megértek, jelentővé teszek.

Valóságot ismerek-e meg tehát? Nem örök bizonytalaftság-e tehát a részem, ha csak képeim a tárgya ismeretemnek? A felelet világos. Valóságot ismerek meg, mert a functióimnak megfelelő vonások érzékszerveim kényszerű bizonysága szerint ott vannak a tárgyban, de csak képet ismerek meg a valóságról, mert a valóság a kép formájában lesz tárgygyá előttem és tőlem függetlenül számomra nem létezik. Mennyiben igaz tehát az én és általában az emberi ismeret? Amennyiben képeim a tőlem független valóságnak megfelelnek? Ebben az esetben az igazságnak nincs mértéke, mert a tőlem független valóság megismerhetetlen: nincs mihez mérnem a képeimet. Hanem igaz az én ismeretem annyiban, amennyiben a valóságról kényszerűen alkotott képeim és öntudatosan utánalkotott képeim lepik egymást, megegyeznek. Minél több vonást tudunk a kényszerűen adott képeken utánalkotni, minél extensivebben és intensivebben tudjuk azokat megérteni, annál igazabb az ismeretünk. Épezért az igazság végtelen, ideál, mely a legkisebb adatban is óriási fejlődésen át közelíthető meg és az élet folyamán mindig gazdagodik és teljesedik. Először a dolgoknak külső kérge, érzéki burka ismerhető meg, de ez is mind teljesebben aszerint, hogy vajon egy gyermek, egy primitív ember, egy tudós, vagy művész szemléli, érti meg; aszerint derül mindinkább fel a dolgok belső természete, majd egymással való nagy összefüggése, egyetemes értelme. igy a teljes igazság végtelenbe vész, s egy ponton sem mondhatjuk azt véglegesen a magunkénak, mert a teljes igazság egy teljes életet, megvalósult, tökéletes életet tételez fel és oly egyetemes ismeretet jelent, mely a régi nagy költő szavaival "egy szemfordulásból nézi át a világot." A teljes igazság az Istené.

Ennek dacára az ismerés, alapjaiban, kényszerű gyökereinél fogva általános érvényű és objectiv érvénye, adataiban kétségtelen mert az "elkerülhetetlen functió azonossága" minden emberben, biztosítja azt. A dolgok alapjai, a végső, szilárd adottságok, melyek minden ismerés vasvázát alkotják, énünk természetéből folynak s így evidensek, bizonyításra nem szorulnak. Jól látták ezt már a stoikusok is, mikor az ismeretek igazságának bizonyítékát a képeinkben rejlő megragadó, kényszerítő erőben keresték s ezzel a kifejező terminussal jelezték: φαντασία καταληπτικη. Határozottan látta és fejezte ki ugyanezt Descartes is, mikor azt mondja, hogy "minden igaz, amit világosan és határozottan fölfogok" (clara et distincta perceptio), azaz ami evidens.¹

Az ismerés ezen obiectiv érvényességének megállapítása . után *a világkép* fogalmával kell megismerkednünk.

A világkép az ismeretek rendezett egésze a tér és idő, az ok és cél kategóriáiban kivetítve és rendezve.<sup>2</sup> Tartalmilag annál teljesebb, minél több adatot foglal egybe; érték szempontjából annál magasabbrendü, minél gazdagabb, mélyebb, igazabb adatainak megértése és minél tökéletesebb az oki és céli viszonynak a jelenségeken való átvezetése. Egy vadember, egy európai gyermek, egy paraszt, egy művész, egy tudós világképe ennélfogva mind teljesség, mind igazság szempontjából különböző lesz. Azonban bármennyire is elüssenek egymástól az egyes egyének világképei, elsősorban mégis azt kell megállapítanunk, hogy a világkép alapjaiban, lényeges alkotó vonásaiban ép oly általános emberi tulajdon és ép oly általános tárgyas érvényű, mint az egyes ismeretek, a melyekből kialakult. Ugyanis azok a kategóriák, melyekben az ember az egyes ismereteket elhelyezi, a tér, az idő, az okviszony, a célszerűség egyetemes emberi kategóriák, létesítő feltételek, melyek nélkül emberi élet lehetetlen. Azonosan megértett adatokat azonos világkategoriákban rendezünk el: ebben rejlik az emberi világképnek általános érvényüsége, obiectivítása. Természetes, hogy egy tökéletes világkép, mely a valóság extensiv és intensiv teljességét lepné, a valóság absolut megértését és így absolut tökéletességet jelentené. Ez esetben nem volna több probléma, mert minden világosan állana a szemlélő előtt, de akkor

Descartes-, Aphilosophia elvei. I. 43. §. (Filosófiai Írók Tára I. 150 1.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Világos tárgyalását adja Böhm: Tapasztalati Lélektan (111. kiad. Bp. 1904.) 21. §. 46. I.

nem volna több hiányérzet sem s így emberi élet sem. A világ egyszerűen egy tükör lenne, melyben egy absolut tökéletes lény egyszerűen szemlélné önmagát; ilyen értelemben a világ Isten tükrének nevezhető, s ez egy igen mély és nagy vallásos gondolatot fejez ki. A tökéletes világkép feleslegessé tenné a *világmagyarázatot*, mert maga lenne a megoldott, titoktalan, s így semmiféle reflexióra nem szoruló valóság.

A tényleges életben azonban ilyen világképpel nem találkozunk, hanem a világképben mindig egy bizonyos világmagyarázattal állunk szemben, a világ, a valóság mindig egyéni értelmezésével. A világkép emberi egyéniségeknek képe a világról. Ezek az egyéniségek mind elütök, páratlanok, s mind különböző minőségűek, fejlettségűek. Minden emberi egyéniség másképen reflektál a valóság ontologiailag, kényszerűen adott képére s nemcsak abban van eltérés, hogy az egyes egyének világképe az adatok gazdagsága tekintetében más és más, hanem a mindenütt közös adatok, az alapvető ismeretek fölfogásában, szemlélésében, értelmezésében is. A világkép általános érvényű, általános emberi képe a valóságnak; a világmagyarázat mindig subiectiv érvényű, egyéni értelmezése a világképnek. A világkép, a maga teljességében azonos a valósággal, s így az igazsággal, transcendens értelemben. De ilyen világkép a valóságban nincs. A valóságban csak "a valóság töredékeit" mutató világképek vannak, amint Böhm mondja, vagy amint ugyanő máshol kifejezi: "világképünk mindenkor csak rapszódia marad." A valóságban tehát, így fejezhetjük ki, a világkép csak mint világmagyarázat létezik, az az a valóságnak annyiféle értelmezésével állunk szemben, ahány egyéniség van. Ebből a gondolatból tovább menve állíthatjuk, hogy minden világkép már egyénileg magyarázott képe a valóságnak keletkezése pillanatában, alkotójának fejlettsége, minősége szerint. Legmélyebb lényegében ezt fejezi ki Goethe mondása: "Minden ténymegállapítás már theoría." így a világképek, amint egyének lelkében tükröződnek, végső szálaikkal kétségtelenül kényszerű, reális valóságba fogóznak és végső szivárványos fonalaikkal tőlünk független, örökkévaló értékek sugaraiba olvadnak bele, ez bizonyos; de hálózatuk centrális részében mindig az egyéni viszonyát tükrözik a valósághoz; a valóság alkotó énnek

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mi a filozófia? (Athenaeum. Új folyam. I. 1—2. füzet. 1915. 38 lap.)

egyéni értelmezését mutatják, világmagyarázatnak tekintendők tncllyel az alkotó egyéniség a valóságot saját létérdekével összekapcsolta. A világnak hű, igaz, teljes képe a különböző világmagyarázatoknak célja s e célhoz az egyik közelebb, a másik messzebb áll, aszerint hogy milyen alkotó teremtette meg. A világmagyarázat eszköze a teljes világkép megteremtésének. Világkép, helyes értelemben csak egy van: a valóság igaz képe; világmagyarázat pedig annyi van, ahány ismerő lélek él és törekszik az igazság, a tökéletesség felé. Egészen helyesen mondja a közbeszéd, hogy "más az én világom, más a te világod", mert én másként magyaráztam raëg magamnak a vííágot, tehát máskép értem és máskép élem, mint te. Igaza van Leibniznak, hogy annyi világegyetem van, ahány em5ei7TneFrtigyänäzbn valóságnak képe más és más az egyének millióinak szempontja szerint. 1

A világmagyarázat tehát a valóságnak az egyén önállításával és önfenntartásával, vagy röviden *létérdekével* való összekapcsolása, a valóság adatainak e létérdek szempontjából való értelmezése, rendezése.

Természetes, hogy a világmagyarázó egyén világmagyarázatát mindig a *világ igaz képének* fogja tekinteni, s a létérdek rendező ereje nemtudatos kényszerűséggel működik úgy, hogy a valóságnak mindig az önállítást legsikeresebben szolgáló vonásai kerüljenek a világkép homlokterébe.

És itt kimondhatjuk, hogy mindezeknél fogva a világmagyarázatban életszükséget kell látnunk, mely egyenesen és határozottan az élet megvalósulásának szolgálatában áll. Az ismerés maga is, mint minden egyéb emberi functió, eszközi jelentőségű az egyetlen öncélnak: az életnek megvalósításában. És mivel maga az élet lényeges, mert öntudatos formájában az emberben áll előttünk és pedig itt is mindig egyéni alakjában, azért az egyetlen öncélnak az élet egyéni kifejezését, megélését kell tekintenünk, melynek minden egyéb a világon eszköze. Természetesen, az emberi egyéniségek csak egy-egy sugárszálát alkotják magának az életnek, egy-egy vonást az Élet arcán s számtalan egyéni lény életéből sub specie aeternitalis alakul ki magának az absolut létezőnek képe, a melyet, vagy a kit Spinóza Substantiának, Fichte Én-nek, Hegel Absolut szellemnek, Schopenhauer Akaratnak,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Leibniz: Monadologia. 57. §. (Filozófiai írók Tára. XX. 181. lap.)

Herbert Spencer Ismeretlennek, a természettudósok Energiának, a vallás istennek nevez.

Mivel az élet egyéni nyilvánulásokon át valósul meg, az ismerés, mint e megvalósulás egyik eszköze, útja, *egyéni világ-magyarázatok* formájában igyekszik a valóságot az én számára meghódítani, az embert úrrá tenni a világon. Mert ez az *ural-kodás a világ felett* jelenti az élet kiteljesedését. A világ felett pedig az ismerés által uralkodunk, oly mértékben, amennyire ismerjük. A világmagyarázatban éppen ezt az uralomra törést látjuk. Az öntudat úrrá akar lenni a valóság felett, hogy benne akadálytalanul terjeszkedhessek, hogy azt felhasználhassa létének fejlesztésére. De ha csak annyira lehet úrrá felette, amennyire ismeri, viszont csak annyira ismerheti, amennyire fejlődésénél fogva képes, amennyi functiója már kibomlott, amennyit a valóság tartalmából saját életével fölvehet magába, amennyiben élete *elbírja és igényli* a valóságot.

Ezért az életnek más-más fejlettségi fokán más és más a világkép adatainak gazdagsága, az egyes adatok tartalmának megértett teljessége, az összefüggések látása, az adatok értékelése; más a világ, mert más a magyarázata. Az én mindent magával, a saját önállításával hoz viszonyba, s mindenütt azt kérdi: mit jelent nekem! mi a jelentősége rám nézve! milyen viszonyba lépett a valóság az én önáilításommal? mi a teendőm vele szemben? Az én úr akar lenni a világ felett, az az ő világa, abban neki kell kifejlődnie. Aszerint adja meg tehát a magyarázatát a dolgoknak, amint arra képes és a hogy arra az élet nemtudatos kényszere ösztönzi. Minden világmagyarázatban, — még a legmagasabb rendűben is, — a rendező elv, mely szerint a valóság adatai elhelyezkednek benne: az önállítás segítése vagy akadályozása. Ez adja meg a világkép hangulatát, ez dönti el a dolgok értékét, ez szabályozza a cselekvést. Nagy igazság az, hogy "bármily kevés is az ember ereje, mégis elég arra, hogy világának terhét hordozni tudja",1 de ne felejtsük el, hogy az: ember csak olyan világot alkothat, a melyet el bír hordozni, a többit, az elviselhetetlent a lélek kiveti magából, vagy be sem fogadja, a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bartók György: A "mintha" filozófiája, vagy: a fikciók szerepe szellemi életünkben. (Erdélyi Múzeum. XXX. kötet 1—2 füzet. Kvár, 1913.) 2. füzet, 107. lap.

míg hozzá nem izmosodik. Így az élet kezdeten s a fejletlenebb emberi világképekben az érzéki gyönyört szolgáló vonások, az értelem fontoló munkájának virágkorában a hasznothajtó relációk, az élet csúcsán a nagy szellemi önértékeket képviselő szimbólumok állanak a világkép homlokterében; a többiek vagy még nem léteznek vagy háttérbe szorulnak, elmosódnak, tudat alá kerülnek. Mert a létesítő funkciók rendre bomolván ki, előbb csak az egyiket bírták meg és igényelték, azután a másikat az első rovására, majd a harmadikat mindkettő szabályozására és vezetésére. A világkép velünk fejlődik és a fejlődő világkép egyre helyesebb, tisztulóbb világmagyarázatokban halad előre az élet diadala felé. Mert a világmagyarázat mindig az élet diadalútjának jelzőköve: mulatja a belőlünk kifelé törekvő aktivitásnak erejét, fejlettségi fokát, minőségét, dignitását. A világot magyarázó élet maga válik e magyarázatokban egyre öntudatosabbá, látja meg egyre tisztábban céljait és a íeléjők vivő utakat. Az élet az öncél; az ismerés és a világmagyarázat az életnek eszköze a megvalósulásban.

Ennek az igazságnak határozott és világos leszögzése érdedekében nem lesz felesleges az eddig elmondottak alapján megállapítani a következőket:

a) hogy a világmagyarázat tényleg az élet megvalósulási eszköze, hogy az élet fejlődésének szolgálatában áll, azt, amint láttuk mindenekelőtt az bizonyítja, hogy a külvilág megismerésére az embert nem tetszőleges, önkényes hajlamok, szeszélyek, hanem égető hiányérzetek sarkalják: az ismeretlentől való félelem, az idegen valóval szemben érzett bizonytalanság és kételkedés, a nem értett viszonylatok közt tétován vergődő tanácstalanság. Az embernek meg kell ismernie a valóságot, mert az az élet megvalósulási sikja, arra épül és támaszkodik az exisíenciája, már pedig arra a talajra, amelyet nem ismer, senki sem építhet. Ezért mindannyiszor, a hányszor az ember ismeretlen viszonylatok közé kerül, nem értett relációkba ütközik, az öntudat kinos zavara jelzi, hogy az élet olyan akadályba ütközött, melyet meg kell hódítania, különben elsorvad. Minden ismeretlen dolog rabnyűg, a mely leköti az élet kifelé törekvő árját, s ezen rabnyűgből csak az ismeretlen dolog megértése s az ez alapon vele szemben végrehajtott célszerű állásfoglalás és cselekvés szabadíthatja fel. Az evangéliumi szó szerint "megismeritek az igazságot és az igazság *szabadokká* tesz titeket." Ez a szabadság, a fejlődés korlátlan lehetősége pedig az élet természetéből fakadó legősibb emberi igény, melynek bizonyossága nélkül az élet elpusztul.

Az a bizonyosság, hogy én elérhetem életem zavartalan teljességét, nyugtatja meg az öntudatot, ez pedig csak a valóság megértése, a pálya tisztánlátása, a megnyugtató világmagyarázat útján szerezhető meg. A világmagyarázat tehát életszükség, létfeltétel, mely az élei lehetőségét megadó bizalmat nyújtja, amikor meggyőz arról, hogy a való világ és az én létérdekem megegyeznek, vagy nem ellenkeznek egymással. így a világmagyarázatban az adatok önkénytelen értékelése, egyéni létérdekem szerint való rendezése folytán önállításom megfelelő útját biztosítom.<sup>1</sup>

- b) így azonban *ránknézve* a valóság, azaz annak egyéni magyarázata tisztán *megvalósulási hálózatnak* tekintendő, s mivel azt létesítő functióink alkották, minden vonása *saját magunkból* veíitődött ki, a világmagyarázatban tehát saját magyarázó *énünk* tartalmát helyeztük"szembemagunkkal és értettük meg; *a valóságban magunkat ismerjük meg és* így a világmagyarázat végső, íulajdonképeni jelentősége abban van, *hogy benne az élet válik öntudatossá*, még pedig fejlettségi fokához képest. Ezért mondja *Böhm* ("A megértés" . . . stb. III.) hogy az ismerésben "*magamévá teszem, ami magam vagyok*." És mihelyt az én a fejlődés további kényszere előtt áll, a valóság megkorrigált, új magyarázatában megint magáévá teszi saját magának kibontakozó új functióit: továbbfejlődik, továbbvalósúl, egyszóval: *él*.
- c) Épen ezért befejezett világkép nincs, hanem csak *fejlődő* világkép van, mert az élet maga fejlődő valóság; a világ képe a fejlődő énnel tágul és gazdagodik, hogy valamikor a teljes valóságot megértse. A világkép mindig megfelel az alkotó létérdekének, s ebben az értelemben mindig *egyéni magyarázatnak* tekintendő az önállítás sikere érdekében.
- d) A cél: az élet diadala a valóság felett, annak teljes megértése által. A valóság felett való ezen uralkodás ugyanis

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. ö.: Tankő Béla igen világos fejtegetésével .· A XIX. század ethikai válságáról (Kei. Szemle Kolozsvár 1912. évf. 31—34. sz.) A 32. sz. 502. 1.: "A valóság megismerése... a szellem praeformált tevékenységének alanyi synthetikus művelete, melyet már is az értékelés öntudatlan és elkerülhetetlen irányítása vezet. Létfeltétel az emberre nézve az igaz ismeret csak úgy, mint a hasznos táplálék."

végső ponton a teljesen megvalósult életet jelentené, az igazi életet, amelynek nincs több akadálya, végtelen. Mindenkori viláo-. magyarázatunk ezért mérője énünk, mint alkotója fejlettségének Egy teljes, mindent átfogó, megoldott világkép (többé nem magva-' rázat) egyenlő egy teljesen megvalósult élettel. Ezt nagyon jól látta és szépen fejezte ki Spinoza<sup>1</sup> az "amor dei intellectuális" gondolatában. Szerinte az egész valóságot"atöTeTS~Belátás, a világrend törvényszerűségének teljes és tiszta átértése az életet teljes és tiszta aktivitássá teszi, melynek nincs több akadálya, a melynek szenvedései sincsenek meri nincsenek szenvedélyei sem. Ennek a tiszta aktivitásnak öröme az az amor dei intellectualis, mely a megértett mindenségben való absolut megnyugvásból fakad. Azon-; ban ez a végső teljesség az emberi életben nincs meg, s nem is lehet meg, mert kizárja az emberit. De mint azon gondolat kifejezője, mely a világkép és az élet együtt-teljesedéséi rejti magában, mélyen igaz.

Ezekből a megállapodásokból reméljük, világossá vált egész fejtegetésünk azon vezető gondolata, hogy a világmagyarázat magának a fejlődő életnek eszköze a megvalósulásban, s benne mindig az élet hódítja meg a valóságot, hogy fejlődése útján előrehaladhasson, vagy más szavakkal a világmagyarázatok során át az élet mindig magasabb öntudatra \ú/\u00ed, mindig többet tesz magából öntudatos sajátjává. A világmagyarázat életaktus. Az ismerés az életnek a küiső valóval folytatott birkózása: az időnként kialakult világmagyarázatok a valóság felett aratott ideiglenes diadalok, melyek egy-egy lépéssel viszik mindig előre az ént a végleges, az *igaz* világkép felé, mely a valóság felett aratott teljes diadalt jelenti s így az élet teljes megvalósulását.

A valóság, a világ meghódítása a világmagyarázatok útján szinte véghetetlen változatosságban hullámzik a szemünk előtt, hiszen annyiféle lehet, a hány egyén van és a hányféle fejlődési fokozaton ezen egyének átalmehetnek. Mégis a világmagyarázatnak typusai különböztethetők meg, melyek az ezerváltozafu egyéni vetületeket bizonyos csoportokba tömörítik.

Ezen typusok megállapításánál egyetlen, de biztos mérő az az *értékelési álláspont*, a melyen az alkotó egyén áll. A világmagyarázatoknak annyi főtypusa lehetséges, ahány tiszta értékelési

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Főleg az *Ethica* V. részében.

typus megkülönböztethető és annyi combinációja, a hány combinait értékelési typus gondolható. Ez utóbbiak természetesen tudományosan ellenőrizhetetlenek, s így csak a tiszta typusok szerint igazodhatunk, melyek többé-kevésbbé érvényesülnek a valóságban.

Az első értékelési álláspont a hedonizmus, a mely tisztán csak az élet legkezdetén s a legprimitívebb életviszonyok között képzelhető. Ez állásponton az egyetlen cél az élvezet, mely subjectiv jelzője az érzéki önáüítás sikerének. Ezen a ponton a világmagyarázat nagyon kezdetleges, adataiban szegény és külsőleges, minden, mint az élvezet eszköze jön tekintetbe. Ezen a primitiv fokon álló egyéneknél a táplálkozás, a nemi élet, a testi erő és érzéki szépség, mint centrális jelentések körül helyeződnek el a világkép adatai. Az élvezetet elősegítő és akadályozó tényezőkre oszlik fel a külső világ és e szempontból nyeri magyarázatát. A világmagyar ázó tényező e fokon a tárgyakat meglelkesítő fantázia; az én saját indulatait átülteti a dolgok képeibe és a tárgyaknak lelket, indulatokat tulaidonit; a világot jó (azaz az élvezetre segitő) és rossz (azaz azt akadályozó) szellemekkel népesíti be, melyek a tárgyakban laknak, vagy azzal egyek. A világban érte és ellene folyó küzdelmét látja a démoni erőknek s eszeríhf Telkét a félelem és öröm taríja folytonos hullámzásban. Ez á világmagyarázat a világkép adataiba belemerülni, igaz jelentésüket megragadni nem képes, mert erre nincsenek még meg a functiói. Csak azt képes belőle megragadni, ami már lelkében az Önálh'tás homályos kényszerével él. Ennek a világmagyarázat! módnak természetesen sok árnyalata van, aszerint, amint lassan-lassan kényszerűen beleterjeszkedik a magasabb értékelési sikba; s addig tartja meg jellegét, amig uralkodó plánétája az élvezet marad. Ezt a világmagyarázatot naiv képzeleti világmagyarázatnak nevezhetjük.

Az értékelésnek magasabb faja *az utilismus*, mely az organikus ösztönök felett uralomra jutó *értelem* fontoló munkájának eredménye s mely mindent aszerint becsül, amint az önfentartásra nézve *hasznos*. Ez az értékelés először hedonisztikus színezetű, s csak lassanként rendeli alá az élvezeteket az *érvényesülés*, *a létfenntartás* érdekének akkor is, ha az fájdalommal jár. Az utilismus magával a létezéssel, az önfenntartás legközvetlenebb formájával szemben mindent *eszközi becsűnek* tart s korlátoltságában nem képes magát az életet alárendelni magasabb, egyetemesebb céloknak. Ezen állásponton, mikor eléri virágkorát, ki-

fakad az a világmagyarázat, melyet az okszerűség jellemez. A jelenségek az ok- és célszerűség hálózatába rendeztetnek bele, s a külső való viszonylatainak végső magyarázó elvéül a létfentartás gondolata szolgál. A világmagyarázat ezen formájában legjellemzőbb az a realizmus, mellyel az ember a külső valóságról alkotott képének érzéki obiectivitásában bizik s nagyobb realitást tulajdonít a tárgyi világnak, mint saját ismerő szellemének. Az ok- és célszerűség massiv acélbordázatában elhelyezett képeiben, mint tőle független valóságokban bízik, a magából a világba kivetített törvényszerűségeket, mint felette is uralkodó idegen kényszert szemléli, melyhez aztán célszerűen idomítja saját életét az egyenes fajfenntartás uralkodó gondolata alatt. E világmagyarázatban ép ezért hiányoznak a szellemiség magasabb vonásai, az én legbensőbb magya még nem bomlott ki és nem érvényesül, hiányzik az a királyi tekintet, mellyel az én a világot, mint a maga szellemének alkotását és tükrét szemléli. A világ itt tőlünk független, reális valóság, melybe bele vagyunk helyezve, s amelyben az okok és okozatok tiszta ismerete alapján úgy kell elhelyezkednünk, hogy önfenntartásunkat (egyéni, faji, nemzeti, társadalmi tekintetben) mind jobban biztosítsuk. Ez a racionális világmagyarázat lényege, melyből számos forma hajt ki, így a köznapi, naiv reálizmus, (a "józan" világnézet), azután a különböző természettudományos és sociologiai világmagyarázatok (biologizmus, materializmus etc.)

Az értékelés hamadik typusa az *Idealismus*, melynek szintén lehetséges hedonistikus (pl. a romanticizmüsban) és uíiüstikus elhajlása, de itt a tiszta typust vesszük tekintetbe. Az ideálizmus központi planétája a *szellemiség*, a mely az *igaz* ismeretekben, a *jó* cselekvésben és a *szép* alkotásokban nyilatkozik meg. Többé nem az élvezet és a haszon a dolgok mérői, hanem az igazság, a jóság és a szépség. Az én felismeri teremtő mivoltát, öntudatára jut a világ felett uralkodó erejének, belátja, hogy önmaga hordozza magában a világot, a valóságban saját tartalmának megvalósulási síkját ismeri fel és a saját *nemes* lényegének tükrözőjéül fogja fel azt. Itt lehetséges csak igazi világmagyarázat, melynek a *nemes emberi-élet, a tiszta szellemiség* adja meg értelmét, csakis az idealizmus világmagyarázatában érvényesül *minden* irányban *az élet maga*. A hedonistikus és utilistikus világkép fogyatékos szövetébe itt kerülnek bele azok a csillogó aranyfonalak.

melyek amazoknak is viszonylagos becsét, jelentését és jelentőségét adják, mikor az élvezet és haszon világát átnemesítik. Ezen a fokon az én-re nézve többé nem dönt az érzéki élvezet kérdése, de mögötte marad a puszta létfentartás érdeke is; tekiníetnélkü! a dolgok élv- és haszonértékére, merül el a külső világ tárgyainak jelentésébe, azok legbelsőbb lényegéi, egyetemes összefüggését, mindent átfogó magyarázatát keresvén, célja tehát maga az igazság, a lét egyetemes jelentése és titka. Ily szellem hatja át a tudóst, amikor a jelenségek egészének, vagy egyes csoportjának tisztán a jelentés kedvéért való kutatásba merül el, hogy kiderítse a valóság egészének vagy részének értelmét, különösen ez a szellem nyilvánul meg a tudomány legmagasabb formájának, a filozófiának minden nagy képviselőjében, mert a filozófiának a célja épen az összes ismeretek egységes rendszerbe való foglalása, maga az igaz világkép? tehát a végső életcél. A valóság iegmélyebb titkainak sajátos megoldása teszi lényegét a művészetnek is, minél magasabbrendü, annál inkább, s amint látni fogjuk, az igazi művészet jelentőségét is épen világmagyarázó ereje adja meg a maga speciális kereteiben. Végre a lét birodalma felett való egyetemes átpillantásban, a világ végső titkainak intuitiv megoldásában világmagyarázat! jelleget ölt a vallás is, amint látni fogjuk, tudomány, a művészet, a vallás fejlődésük csúcspontján a legmagasabbrendú világmagyarázati formáknak tekintendők, amennyiben felülemelkedve az érzéki élvezetek és a hasznos relációk szövedékén, magára az egyetemes, örökkévaló lényegre tőrnek, hogy megragadván azt, az életet megkoronázzák, betetőzzék vele. Az igazságra való ilyen törekvés egyúttal a legmagasabb létérdek is, mert az ilyen világmagyarázatban öntudatossá lesz az életnek az én legmélyén rejlő, legbensőbb tartalma, minél inkább teljessé lesz a világkép, annál jobban. A legfejlettebb egyén világmagyarázata összeesik a valósággal és érvénye absolut; többé nem kivan magyarázatot, mert maga az igazság. Ilyen Isten látása lehet csupán; az emberek osztályrésze csak a törekvés lehet e ! cél felé. A világ rejtélye tehát abban és akkor talál végleges megoldást, mikor az élet teljesen megvalósult, megélte önmagát, mikor többé nincs külön "én" és "más", hanem az élet maga van, teljes, királyi öntudatában.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. ö. Böhm: Mi a filozófia? i. m. 38-39. 1.

A világmagyarázat alanyisága és mindig egyéni érvényűsége így végtől-végig kimutatható abban, hogy teljesen a suhiectiv létérdekhez van kapcsolva. Merthiszen a világmagyarázat a legtisztább tudományos, filozófiai, művészi, vallási magaslaton is létérdeket képvisel, s bár mi az élet e magaslatain az igazságnak, a
jónak, a szépnek önértékűségét hangoztatjuk is, ezzel csak azt
fejezzük ki, hogy maga az élet önértékű, mely a szellemiség
régiójába emelkedett, s igazzá, jóvá, széppé lett. Vagy más szavakkal a tudós, bár az ismeretnek nem az élv- vagy haszonértékét
nézi, s mihelyt ezt nézi, lealacsonyodik, ránézve az igaz ismeret
mégis létfeltétellé, életszükséggé, életévei egygyé lett, a min kívül
számára nincs élet. Az igazságban él. ez az ő életeleme, de ez
az igazság is önállítás, a legmagasabb fokú önállítás. Így tiltakoznunk kell az ellen, hogy álláspontunkban valaki önkényes
subiectivizmust és pragmatizmust lásson.

Igaz, az emberi világképtől, még a legtökéletesebbtől is, megtagadjuk az absolut obiectiv érvényűségét és csak subiectiv, egyéni érvényt tulajdonítunk neki, de viszont hangoztatjuk, hogy annál objectivebb az egyéni világmagyarázat, annál inkább lepi a valóságot s így annál absolutabb érvényű, minél fejlettebb élet jút benne öntudatra, mert minél fejlettebb az élet, annál több functióval rendelkezik arra, hogy a valóság képén lehető legtöbb vonást öntudatosan utánalkosson, s így a subiectiv és az obiectiv a végtelenben találkoznak. Egyéninek s így subiectivnek kell lennie a világmagyarázatnak, hiszen a benne lüktető életvalóság számunkra csakis egyénileg, egyénekben létezik, de másfelől az egyénekben mindenütt ugyanaz a végső, egyetlen életvalóság nyilvánul s így a világmagyarázatok mindenikében is rejlik annyi az igazságból, amennyi az életből. Csak testi élet = csak anyagi világmagyarázat; csak önfenntartó élet = csak értelmi világmagyarázat; testi és lelki élet szellemi egysége — teljes világmagyarázat, mert telies élet.

Másfelől, amikor mindenütt kimutattuk az ismerésnek és világmagyarázatnak eszközi jellegét az élettel szemben, ezt nem abban az értelemben tettük, mint az amerikai pragmatisták, vagy Vaihinger, akik szerint az ismerésnek csak haszonértéke van. Mert amikor pl. Vaihinger azt bizonyítja, hogy "a gondolkozásnak csak a legközelebbi célja az ismeret, de legutolsó s tulajdonképeni célja a cselekvés és a cselekvésnek lehetővététele s hogy

"az a képzet a legigazibb, amely leggyorsabban, legkönnyebben és legbiztosabban vezet a cselekvéshez és kiszámításhoz",¹ akkor nyilvánvalóan közte és álláspontunk közt' *ériékelméleti* különbség van; Vaihinger igazi pragmatista, aki az igazságnak puszta haszonértékét látja s ami fő, az érzéki léttel szemben az egész szellemi tevékenységben fictiót lát, *önmagában* értéktelen és valótlan segítőeszközt, mankót az élet fizikai megvalósulásában. Helyesen nevezi álláspontját *Bartók "ismeretelméleti utilismusnak*".² Tőlünk ez az egész biologizmus, pragmatizmus és utilizmus távol áll. A gondolkozás, ismerés, világmagyarázat a mi álláspontunkon — magával a valósággal együtt, — *az élet maga* s az igazság ép oly önéitékü, mint az élet, mert az igazság az élet igazsága és az élet az igazság élete.

így áll előttünk a világmagyarázat, mint az ismerés obiektiv érvényű adatainak subiectiv, egyéni érvényű rendszere, melyben az élet, annak folytonos tágulása és mélyülése közben megvalósul s a mely az élet fejlődése közben az absolut érvényű világkép s ezzel az élet diadala felé halad.

A továbbiakban azt fogjuk megvizsgálni, hogy a világmagyarázat megalkotásában az emberi életnek miféle tényezői vesznek részt, hogy közöttük megkeressük és megállapíthassuk a *hit* világmagyarázó Szerepét.

## 2. A világmagyarázó tényezők vizsgálata.

a) Az emberi szellem egysége?

A világmagyarázat, amint láttuk, az emberi szellemnek élete megvalósulásában folytatott egyik fő-tevékenysége. A világmagyarázatot tehát *maga a szellem* végzi, mint *egység*, mint *egyetlen létező* amint *egész mivoltával* beleterjeszkedik a külső valóságba.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lásd: Bartók: A jnintha" filozófiája stb. id. művében az Erdélyi Múzeum XXX. kötet 1 füzet 22. és 28. lapján. A tanulmány részletes ismertetése és bírálata Vaihinger: Die Philosophie des Als Ob. stb. (Berlin 1911.) c. művének.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> U. o. 2. füzet 98. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> V. ö. *Böhm:* Az ember és világa Π. (A szellem élete) Bp. 1892; Bevezetés. 4. §. 10—18. 1.; *Tankó* Béla: Böhm és Kant. VII. fejezet. (Böhm K. élete és munkássága. II. kötet. Beszterczebányai Madách Társ. kiadása. 1913.)

A világmagyarázó tényező tehát tulajdonképen maga a szellem, összes functióival, mint azoknak egysége. A valóságot megismerni csak magával az élettel lehet, amint az előző fejezetben elég részletesen kifejtettük. Az emberi életnek, mint szellemi egységnek felismerése az élet megértésében döntő fontosságú lépés. Mert először is megdönti azt a psychologiai dualizmust, mely az ember egységét áthidalhatatlanul két reális valóságra: testre és lélekre szakította s ezzel megértését örökre lehetetlenné tette a maga álláspontjáról. Böhm nagy művében rendkívüli jelentőséget kell tulajdonítanunk annak, hogy e két reáülier különbözőnek vett valóságnak tisztán ismereti különbségét végérvényesen kimutatta. E kettősség mögött ugyanis az Én egysége áll, mint magyarázó alapjuk. Az Én, az öntudat az igazi és egyetlen valóság; a test és lélek az ember egységéből két képsor alakjában lépnek elénk; sem a test, sem a lélek reális, obiectív, tőlünk független valósága be nem igazolható, mert reánk nézve mind a kettő már a megsmerésben alanyi kép, subiectiv, gnoszikus valóság, melyek közt a különbség a jelentésben van, de melyeknek valósága csak magában az őket ismerő Egységes Énben -rejlik. A test a szemléleti, a lélek a gondolar oldal az emberi öntet valóságában, mihelyt arra az öntudat reávilágított. Így mindakettő egyformán reális nyilvánulása a szellemnek, "

Így az élet megéléséhez *legelőször* is a testi és lelki jelenségek szellemi egységének'''gondolataid alapot s ezen az alapon egyszerre megszűnik az egyoldalú*(Spiritualizmusnak* és az egyoldalú *materialismusnak* létjoga, ami problémánkra nézve döntőfontosságú.

De tovább menve, ez alapon az Énben, mint egységben, ha egyszer nem két lényegileg más valóság érthetetlen együttlétét látjuk, *nem* láthatunk egyebet, mint mind a két irányú nyilvánulást magában rejtő *különböző functiók ösztönrendszerét* a tevékenységek *sokféleségének egységét*, melyeket az *öntudat* tart össze és <sup>m</sup>agyaráz.

Ez alapon a *lelki* életnek, mint az öntet egyik irányú nyilvanulásának magyarázatában is elesik a régi lélektan azon eljárá-

Lásd még Böhm: A lélektan ismeretelméleti alapjai. (A test és lélek viszonya, Az öntudat.) c. alapvető fontosságú tanulmányait. (Magy. Philos. Szemle 1889-1890. évf.)

sának jogosultsága, hogy a lelki életet bizonyos határozott, külön és önálló *lelki tehetségek* (értelem, érzelem, akarat) fölvételéből akarta megérteni. Ily külön tehetségek a lélekben nincsenek, hisz a lelkiség maga is a testiséggel azonos érvényű (bár dígnitásban különböző) ismereti alkotása az Énnek. Nincs lelki és testi élet, amikor az élet magyarázatáról van szó, hanem csak élet van, melyet a szellem él, csak a szellem megvalósulása létezik. így az Én megvalósulásának minden mozzanatát életének alaptörvényéből: az önállításból kell megérteni, amely önáílítás a functiók munkájában valósul meg s lényegében az Én nemtudatos tartalmának az ismerés által való öntudatos kifejtésében áll. Az élet célja: magamat birni minden irányban és e cél elérésében a két főmozzanat: az ismerés és a cselekvés, a világmagyarázat és az életfolytatás.

A világmagyarázat eszerint olyan élettevékenység, melyben a functiók egymásbaszövődő, egységes munkája áll előttünk, amelyet egyetlen tevékenységből sohameg nem érthetünk, le nem vezethetünk. A világ magyarázatában nem valamelyik tevékenységünk, hanem Énünk egésze terjeszkedik ki a valóságban, ragadja meg önmagát mind teljesebben. A világmagyarázatban tehát jogtalanul keresnénk egyoldalú értelmi munkát, mert az intellectualismus (pl. Herbart) a világmagyarázat értelmét nyomorultul megszükiti és annak életaktus-jellegét elejti; de ép úgy egyoldalúság volna itt minden voluntarizmus is (pl. Schopenhauer), mert az életvalóságot önkényesen megszegényítti és centrumát eltolja.

Az életet az Én és a Nem-én ütközése tartja fenn. Az élet a Nem-én meghódításában áll; ez pedig az ismerés (== világ-magyarázat) által való beleterjeszkedés, elhelyezkedés, önkifejtés, uralom aktusaiban valósul meg. Nem az értelem és nem az akarat, hanem az *Én*, aki akar is, ismer is, adja meg a világ magyarázatát.

Hogy vajon csak az *értelem* képes a valóság meghódítására, s hogy ezt csak a *fizikai* önfenntartásért teszi; vagy hogy a valóságról csak *képzeletünk* van, melynek segítségével "ideológiát" teremtünk, amelyet azonban csak a gazdasági erők hullámzásának végzetszerű suggestiója alatt "építünk rá" a valóságra, amint *Marx* és a *történelmi materialismus* állítja,¹ vagy hogy a valóság lénye-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lásd: Jászi: A történeti materialismus állambölcselete. (Társ. Tud. Könyvtár. 111.)

nét csakis az *intuíció* ragadhatja meg, amint *Bergson* tanítja,¹ mindezek és minden más hasonlóan egyoldalú vélemény szeme elől téveszti a világmagyarázó Én egységét, mely a maga egészében munkás a valóság megragadásában.

A világmagyarázó tevékenység megértéséhez csak akkor léphetünk közelebb, ha az Énnek ezen egységes munkájában magának a jelentő-ösztönnek lépéseit figyeljük meg, a mely az összes többi ösztönökkel való kapcsolódása s végre az öntudat ősztönével való viszonyulása alapján a világmagyarázat tulajdonképeni megalkotója. A világmagyarázat ugyanis a valóság jelentése reánk nézve, a jelentéssel ellátott, tehát megértett valóság s így megteremtésében azoknak a tényezőknek a munkája különböztethető meg, a melyek a külső világnak jelentéssel való felruházásában szerepet visznek. A világmagyarázó erő csakis e jelentő-tényezőkben található fel, s ilyen jelentő tényezőnek tekinthető mindaz a tevékenység, a melynek segítségével az ember a valóság lényegét öntudatos birtokává tenni iparkodik. Ilyen tényezőt hármat ismerünk és ezek: az értelem, a képzelet és a hit. Mind a háromnak közös sajátsága a jelentés felderítése álra! a valóság lényegének megragadására való törekvés.

#### b) Az értelem.

A világmagyarázat megalkotásában az értelemnek, mint neve is mutatja, alapvető fontosságú szerepe van, mert hiszen a magyarázat centrumában épen a *megértés ténye áll*.

Az egész megismerésnek a megértés a középponti mozzanata, a magva. Az értelmi vonás a megismerésben abban áll, hogy az érzéki világképnek, melyet térben és időben rendezve kivetítettünk, *jelentést kölcsönzünk* s ezzel átértjük.² Az értelem az Énnek azon *megragadó* tevékenysége, mellyel a maga közvetlenül ismeretes tartalmát az önkénytelen kép vonásaival *azonosítja*, azt ezzel magáévá teszi, magához ragadja, maga tartalmából jelentéssel látja el. Az értelmi tevékenység ezen alapvonása az egész világmagyarázatban mindenütt érvényesül, különben a való-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bergson: Bevezetés a metafizikába. Fogarasi B. ford. Modern Könyvtar 9. Bp. 1910.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> V. ö. Böhm: Tapasztalati Lélektan. IV. kiad. Bp. 1904. 21. §. 46 1.

sâgot magáévá nem tehetné. Miután azonban a tevékenységgel csak tevékenységet lehet megmagyarázni, azért a valóviiágot a benne folyó cselekvésből, tevésből értjük meg a fenti módon. Miután pedig a cselekvésnek két jellemvonása van: az okszerűség és a célszerűség, az értelmi tevékenység lényege tehát abban áll, hogy a tüneményeket az ok és cél hálózatába fonja bele s igya valóságot, mint okok és célok szerint igazodó tevékenységek szövedékét átérti és létérdekéhez kapcsolja. Az értelmet ennélfogva minden lépésében az okoskodás és a célszerű előrelátás jellemzi. Innen érthető, hogy mikor az emberi életben ez a tevékenység a virágkorát éri el, akkor szükségképen az embernek az okok és célok közé való belehelyezése az élet főkérdése, ami közvetlenül az önfenntartást helyezi az értékelés centrumába és szüli az előbbiekben utilizmus-nak nevezett és jellemzett értékelést. A hasznosság és az értelem elválhatatlan kapcsolatban állanak egymással.

A fentebbiekben jelzett alapvonásainál fogva az értelmi tevékenység, mint a jelentő ösztön kisugárzása a tárgyakba, az élet öntudatrajutásától kezdve legmagasabb fejlődési fokáig mindenütt érvényesül, de — és ez igen fontos, — az élet elején (vagy alacsony reflexió-fokon) az érzékiség salakjával van boritva, az élet csúcsán pedig a szellemiség királyi öntudatának fényébe jutván, magasabb combinációba kerül; s így a tiszta racionalitás (az "okosság") az élet fájának azon törzsökében él, a mely az érzéki gyökerek és a szellemi korona között áll s az önfentartó élet derekát alkotja. Az értelmi tevékenység súlypontja ezért az élet delére esik; a "férfikor" jellemző sajátja, mikor az Én az önfenntartás sikerét biztosítandó, az oki összefüggések, a világ törvényszerűségeinek biztos fundamentumára helyezkedve hajtja a világot az értelem uralma alá, hogy az emberi élet lehetőségeit megadó társadalmi rendet megalkossa.

A tiszta racionalitás szerepe a világmagyarázatban ennélfogva mindig a jelenségek oki és céli viszonyban való megértése, a világkép adatainak minél teljesebb összefüggésbehozása, a tényleges világrend törvényeinek felderítése lesz. Az értelmi világmagyarázat, mint már az előző fejezetben jeleztük, az éntől függetlenített valóság obiectiválásában nyeri különös sajátságát, a reflexió nem hajlik vissza az Én mélyére, hanem kiterjeszkedik a valóság birodalmára és azt szembehelyezi magával, hogy átlássa. Az értelmi tevékenység a maga oki ás céli kategóriáiban magya-

rázó szálakkal fűzi össze a jelenségeket, s ezeket a szálakat a *lét törvényeinek* ismeri fel, melyeknek segítségével a világ felett uralkodik Legmagasabb formájában az értelmi tevékenység munkáját *hegei* határozta meg, a mikor azt annak a "gyémántkőteléknek" megfonásában látta, mely a valóságot összetartja és magyarázza. De itt önkénytelenül felmerül a kérdés, hogy vajon az értelem e világmagyarázó ereje a valóságot a maga legbensőbb lényegében és teljes tartalmában ragadja-e meg és így az igaz világkép megalkotására *önmagában* képes és elég? *Racionalizálható-*^ a valóság teljes tartalma, vagy ami ezzel egyet jelent, az élet egész területe?

Ezen a ponton ellentétes nézetek küzdelme fejlik ki előttünk. Sokan az értelem erejét korlátlannak és határtalannak tartják a világ magyarázatában és "az értelmi fejlődés végtelen lehetőségeiről" beszélnek, mások viszont azt is le szeretnék tagadni az értelem erejéből, amit önmagukon is nyilván tapasztalhatnak. Az értelem, a racionális erő tulajdonképeni apostola a filozófiában Descartes volt ("Kartéziánus racionalizmus"), kinek alapvető gondolata a lét és a gondolkozás indentikus volta, aki szerint a lélek maga a gondolkozás és az akarás vagy az érzés is csak a gondolkozás módjai. 1 Így a létből (a valóságból) csak annyi az enyém, amennyi gondolkozássá, rációvá válik belőle, másfelöl az élet egyetlen tényezője bennünk a gondolkozás és más functió nincs is. Ilyen értelmi (logikai) módon akarta Spinoza is, hősies erőfeszítéssel, megragadni a világ lénvegét, magát Istent is, a ki előtte a legfőbb gondolat volt. Napjainkban a természettudományos világmagyarázat, a tiszta értelmi «(okszerű) magyarázatok igazi typusa, vitatja erejének mindenhatóságát. A monizmus főképviselője, Haeckel pedig egyenesen azt hirdeti büszke és fölényes hangon, hogy az ember számára nincsenek többé világrejtélyek, nincs megismerhetetlen.<sup>2</sup>

Az értelem mindentátfogó erejének hirdetőivel szemben áll az *agnosticizmus* és annak főképviselője: *Herbert Spencer* a ki szerint viszont minden dolog keletkezése, lényege és célja titok

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. ö. *Elmélkedések a metafizikáról.* (Filos. írók Tára, I.) Második elmélkedés.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Welträtsel (1899.) és más műveiben.

számunkra és az értelem munkája mindenütt a "Megismerhetetlen" be ütközik.¹

A véleményeket szaporíthatnók. Ehelyett azonban igyekszünk a magunk meggyőződését röviden előadni. Meggyőződésünk szerint az értelem ereje a valóságot a maga egészében és teljességében megragadni, racionalizálni, kategóriáiba beszorítani nem képes. És bármekkora feilődésre is képes az értelem ereie, mindig korlátolt marad a világ magyarázatában. Még a legteljesebb és legfejlettebb értelmi világmagyarázat sem, a milyet a tudomány alkot, amelyben az ismeretek bizonyos köre vagy egésze az eshetőségek salakjától megtisztítva s így a lehető legvilágosabban áll az ész előtt, még az ilyen tudományos theoria sem dicsekedhetik azzal, hogy a valóság egészét és lényegét tárta fel s így azt az egész pálvát, melven az élet megvalósul., racionális világításba helyezte volna. Sőt a filozófiai világmagyarázat is, jóllehet a világkép egésze felett elmélkedik, nélkülözi a mindent átfogó racionális magyarázó erőt s a míg szigorúan vett tudományos elvek szerint jár el és ismeret-jellegét (racionális értelemben) túllépni nem akarja, a valóság meghódításában bizonyos korlátozást szenved, amint azt Böhm kifejtette, mikor így szól: "Világképünk mindenkor csak rapszódia marad; kép, melynek konkrét alkatát az exact ismeretek szilárd fonalaiból szőjjük meg ugyan, amely felett azonban és hátterében mindenkor homályosság fog elterülni. Ezen homályon át étherfinomságú szálak csillognak keresztül, melyek a világ lényegéhez vezetnek, de logikai értékük csak a valószínűségig emelkedik, esthetikai és ethikai értékük azonban ép oly becsesekké teszi az ember számára, mint az exact ismereteket, mert ezen szálakon próbál lelkünk oda felkúszni, ahová a szillogizmus lépcsőfokai nem emelhetnek"? És ha volt, — amint volt — filozófus, a ki előtt ezen korlátai a racionális ismerésnek leomlottak, akkor az ilyen filozófust (a legnagyobbakat) nem értelmének ereje, hanem a prófétai lélek szárnya emelte a világkép felett való uralkodás különös magasságába. Az ellenkező véglet, a teljes agnosticizmus kikerülése végett és másfelöl emberi lénvegünk méltóságának érdekében is határozottan hangsúlvozzuk és

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Collins F. Howard: Spencer Herbert synthetikus filozófiájának kivonata. 2. kiad. Bp. 1908. (Társ. tud. könyvtár.) I. rész. 1. fejezet.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mi a filozófia? i. m. 38. I.

közelítik hogy az értelem erejének hatalma elismertessék. Mert kétségtelen, hogy az értelem a maga hódító munkájában a fejlődésiek hatalmas útját képes megfutni és hogy az az út, melynek két végpontja a gyermeki elme tapasztalati ismerése és a tudós látása szinte mérhetetlen pályát jelent, amelyen az ismerő értelem a valóságot az élet számára meghódítja. De ép oly határozottan kell állítanunk azt is, hogy az értelem nem hódíthat meg mindent és hogy nem egyedül ő a hódítóerő. Meg vannak a maga áthághatatlan korlátai. Van irracionális létező is, amellyel szemben az értelem vak marad. E vakság oka magában az értelmi tevékenység természetében rejlik. Már Aristoteles megállapította, Leibniz egész rendszerére kihatólag érvényesítette, újabban pedig Bergson egész filozófiája negativ alapjaként hirdeti azt az igazságot, hogy az értelem munkájának jellege az általánosítás s hogy ennélfogva a létezőből csak azt képes megragadni, a mi minden létezőre, vagy legalább is a létezők egy csoportjára érvényes. Az ismerés egysége az összesítő fogalom. Az értelem e fogalmak útján már általánosítva ragadja meg a valóság elemeit; még tovább általánosítják a valóságot a fogalmakon felépülő törvények, melyekbe az ismerés eredményeit sűrítjük és végre a legáltalánosabb vonások alapján létesül az az egész logikai bordázat, a "gyémántkötelék", melybe a valóságot egészében belefonjuk, hogy megérthessük. De az a kérdés, hogy a valóságnak csak általános vonásai vannak és hogy ezen általános vonások a lét egész tartalmát jelentik? Nem; az általánosítás egyúttal megszegényítés is, mert kihúllat a valóságból minden elemet, a mi nem általánosítható, mert páratlan: egyéni. Az egyéniről nincs, nem lehet racionális, tudományos ismeret, mert nem vonható általános észtörvények alá.

De, amint az első fejezetben rámutattunk, az életvalóságnak az az alaptörvénye, létmódja, hogy megszámlálhatatlan *egyéni* s ennélfogva egymással *összemérhetetlen*, páratlan és sajátos alakulatban fejezi ki magát és valósul meg. A valóságban nincs áltagos, hanem csak sajátos, különös van. Mindennek van olyan vonása, a mi *csak az övé* és épen *ez* a vonása teszi a valóság *nélkülözhetetlen* tényezőjévé. Az értelem munkája épen ezt az

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Igen mélyen fejtegeti ennek messzemenő következményeit az élethen

Niebergall-Person und Persönlichkeit c. művében (Leipzig. 1911.) V. ö. kü-

lönösen a 31. lapon található fejtegetéssel.

egyéni vonást *nem* birja megragadni és magyarázni a dolgokban, mert azt, amire nincs analógia, csak szemlélni lehet, de általánosítani, törvénybe foglalni, tehát racionálisan magyarázni nem. Az a korlát tehát, amely az értelmi tevékenység világmagyarázó munkájának gátat vet: *az individualitás Úttörvénye*.

Az individualitásban azonban (amint főkép Leibniz bebizonyította) a létezők lényeges sajátságát kell látnunk s így az értelem ereje épen a valóság méhe, őskohója előtt törik meg s tehetetlenül pattan vissza arról az ércfalról, a mely a léi mysteriumát zárja körül. És ez egészen világossá válik az ismerés struktúrájából. Mert az ismerés, amint láttuk, lényegében saját tartalmunk átültetése a megértendő valóság kényszerűen alkotott képeibe, magunk tevékenységeinek azonosítása a megismerendő tevékenységeivel. Ennélfogva a valóságból csak azt ismerhetjük meg, amire általános, közös functionk van és nincs mód rá, hogy megragadhassuk azt, amire nincs analógia, amire belőlünk hiányzik a megfelelőség, ami egyetlen és azonosíthatatlan. Ilyen vonás pedig mindenben lévén, az értelein számára mindenben van megfejthetetlen titok, irracionális maradék. Az embernél, a ki a világmagyarázatnak szintén tárgya, még pedig centrális jelentőségű, ez az irracionális vonás épen a személyi élet centruma, a szertefufó életszálak magyarázója, maga a szentély, a honnan az éiet ered. Az emberi életből is csak annyi racionalizálható, amennyi általános. Ennél tovább az értelem nem mehet.

Csakhogy az őnállítás ezen akadály előtt megtorpanva, az élet ősi kényszerével sürgeti a valóság irracionális maradékának magyarázatát is. Erre, az értelem csődje miatt más tevékenységre van szüksége. Világos, hogy egyetlen tevékenységünk nem elégséges a világ magyarázatára, hiszen ha elégséges volna, más tevékenységeink nem is lennének, a lét és az értelem descartesi azonossága folytán. De mert vannak, bizonyos az, hogy az értelem énünknek csak egyik, bár alapvető fontosságú tevékenysége mely azonban szükségképen kapcsolódik össze más tényező munkájával. Ez a másik világmagyarázó tényező: a *képzelet* (phantasia). Ezt vesszük vizsgálat alá a következőkben.

#### c) A képzelet.

Mi a képzelet specifikuma, amelyben az értelem tiszta jellegétől különbözik? ez a kérdés, amelyre elsősorban felelnünk kell.

Hogy még egyszer felvegyük az előző pontban használt tunkat, az ismerés az életfájának, amint az a valóság napfényében kiterjeszti ágait, belső hajtó ereje a növekedésben, s ez az erő az élet fájának törzsében a tiszta értelmi tevékenységben érvényesül míg a gyökerekben és a koronában a képzelet teremtőerejeként nyilatkozik. Az ismerésben, mint világmagyarázó tevékenységben ennélfogva a fantáziának két stádiumban van szerepe: egyfelől a tiszta racionális ismeret előkészítőjéül tűnik fel a gyermek- és ifjúkorban (alacsonyabb reflexiófokon), másfelől mint lendítő erő lép fel akkor, amikor a tiszta racionális világmagyarázat hitele megrendül és az én a megvalósulás magasabb síkjainak tudatára ébredve, azokba beleterjeszkedni próbál. Ha az ismerés munkáját (a James-féle képpel) egy, az ismeretlen valóság mélyébe behatoló fénysugárral szemléltetjük, akkor ennek a fénysugárnak tiszta fehéren izzó középrésze az értelmi erőt, sejtelmesen ragyogó, de egyre halványuk) két vége pedig a képzelő erőt jelenti, amint az én mélyéből a valóságba kiterjed és annak még ismeretlen távolába belevész. A fantázia ennélfogva kétségtelenül a világmagyarázó tevékenység egyik tényezője, s közelebbről az értelmi munka stádiuma, amint azt Böhm<sup>1</sup> és Ribot<sup>2</sup> igazolták. A fantázia épúgy, mint az értelem, a világmagyarázat egész területén érvényesül. Amint a magyarázó tevékenység a valóságba mind extensivebben és intensivebben beleterjeszkedik, amint egyre új és új vonások igénylik benne a jelentés megadását, a fantázia minden új mozzanatban, mint az ismeretlen vonás mélyébe hatoló erő, lépik fel és igyekszik "fellebbentem a fátyolt, amely a jelentést fedi." Ez a fátyol, melyet a tárgyak érzéki kérge alkot, csak a tiszta értelmi ismeret, a f orale m megalkotásában hull le, a fantazia ereje és sajátossága abban áll, hogy e fátylon át sugároztatja a benne rejlő jelentést, tükrözteti azt az érzéki felületen? A fantázia így megsejteti, fölfedezi a jelentést, amelyet aztán az értelemnek kell tisztán és teljesen kifejtenie burkából. A fantázia findig előtte jár az értelemnek; előharcosa, felderítő csapata a hódító hadseregnek, a mely merészen előtte szárnyalva, mutatja

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Böhm: Tap lélektan. i. m. 22.§. 48. l.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ribot: Dic Schoperkraft der Phantasie, (ném., Mecklenburg) Bonn. 1902. IV. fejezet. 165. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Böhm i. m. 49. l.

mintegy titokzatos körvonalaiban, sejtelmes ragyogásban a megostromlandó jelentést a maga érzéki várában. A fantázia *irányitója*, *indítója* az értelemnek. Lényegében ezt fejezi ki *Ribot*, a mikor azt mondja, hogy a képzelet az értelemre nézve ugyanazt jelenti, mint az akarat a mozgásra nézve.<sup>1</sup>

A fantázia lényege tehát a jelentés specifikus formájú felderítése, s így a fantázia világmagyarázó tényezőként szerepel. Működése legszembeszökőbb a gyermekkorban és a primitiv reflexiófokon általában, amikor az értelem még nem elég erős arra, hogy a valóságot az okozatosság és célszerűség szigorú láncolatába kösse. Ezen a fokon a fantázia, hogy a valóságot megmagyarázza, jelentését feltárja, mint megszemélyesítő' erő, működik; az én a maga életét átülteti a világba, hogy azt saját indulataiból értse meg. Meglelkesíti a tárgyakat s teremti a démonok, szellemek, jóés rosszlelkek mesevilágát, szüli a mythologiát. Itt mindenütt jellemző a fantáziára nézve az, hogy a magyarázat érzéki képekben történik, a bennünk hullámzó élet érzéki köntöst vesz magára a természetfeletti lények formájában s a segitő, jó tulajdonságok tündéri, angyali, az akadályozó, rossz vonások ördögi, démoni alakok formájába testesülnek. A jó a szép, a rossz a rút köntösében áll az én elé. Az értelem megizmosodó ereje, mihelyt a tárgyi világot törvények uralma alá hajtja, szétfújja ezt a mesevilágot, de egyúttal ki is emeli belőle az érzéki formákon átsugárzó igaz jelentést-, a szemléleti vonásokat a gondolati síkba viszi át; a megszemélyesített jóból és rosszból a jó és rossz fogalmát alkotja meg. A fantázia munkáját épen ezért sohasem szabad hamisnak, csalékonynak gondolni, mert a jelentés, amelyet megragadott, igaz lehet és a létérdekhez viszonyítva igaz is; a mesékből mindig megmarad a mesék igazsága.

A fantáziának ez a meglelkesítő munkája azonban a fantázia tevékenységének csak első, s legprimitívebb formája; ennél magasabbrendű tevékenysége is van, melyet különösen *az ifjúkorban* tapasztalhatunk. Említettűk ugyanis a fantáziának azt a szerepét a világmagyarázatban, hogy *mindig előtte jár az értelemnek és felderítő* szolgálatot végez azon a területen, a melyet az értelemnek meg kell hódítania. Az életnek valóságos *csodája* az a tény, a melynek nyitját ebből az igazságból megtalálhatjuk. Ugyanis az

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ribot i. m. 5 l.

értékelésben jelzett három stádium, a hedonismus, utilismus és ideálizmus egy olyan fokozatosan emelkedő láncolatot mutatnak, meky egyúttal az élet teljesedésének kell hogy megfeleljen, s így a legmagasabb értékelési fokot a legteljesebben kifejlett életnek kell mutatnia és eszerint az idealizmusnak a való életben az élet végén kellene jelentkeznie. És mégis úgy áll a dolog, hogy az ideálizmus az életben előbb lép fel, mint az utiliztnus. Az élet útján van egy magaslat, mely az érzékiség, a hedonizmus gőzéből előbb emelkedik ki és nyúlik fel az idealizmus magasságába, mint a hogy az éleinek ezen útja az utilizmus tágas síkjaira kanyarodnék. Erre a magaslatra az ifjúkorban érünk el, a mikor a fejlődő szellem először jut annak tudatára, hogy ő más, mint a világ és hogy a világ arra var, hogy az övé legyen, hogy meghódíttassék általa. Ezen a ponton a valóság egész birodalma hirtelen kitárul az én előtt; de nem mint átértett törvényszerűségek értelmi rendszere, hanem mint kívánatos, boldogító csodák kincsesháza, nem mini tiszta értelmi jelentések hideg hálózata, hanem mint színpompás szemléletek aranyerdője, a melyből a majd kifejtendő jelentések még a képzelet izzó köntöséből tüzelnek az én szemébe és ragyogásukkal boldogító mámorba ejtik, hogy feltüzeljék a hódítás vágyát benne. Minden oly szépnek, jónak, boldogítónak mutatkozik, az igazság olyan közelinek látszik és mégis olyan nagyszerűnek, a tudomány, a művészei, az erkölcsi heroizmus értékei világolnak mindenfelől és az ifjú szellem mohón dobja magát bele a valóság e csodabirodalmába, hogy azt magábaölelje. A képzelet ereje így mutatja meg mintegy látnoki sejtelemben, szemléletek titokzatos, varázsos köntösében előre az ifjúnak a valóság egészét; de csak sejtelmes, szemléleti formákon át, hogy ezen "üde, hatályos és megragadó színpompájú" képek által az értelein erejét harcba indulni késztesse. Mielőtt az én a maga eme nehéz fegyverzetét harcba vinné, s lebocsátkozva a valóság küzdőterére, belebonyolódna a relációk végeláthatatlan szövedékébe, hogy azt kibogozza és rendezze az ész törvényeivel, a képzelet így egy átfogó pillantással mutatja meg neki a küzdőteret s pedig kívánatos, könnyen meghódítható, boldogító formában. (Életérdekhez idomul-e hát a világmagyarázat vagy nem? — itt e döntött kérdéssé válik.) A valóság ezen sejtelmes, prófétai megragadása az ifjúkorban a képzelet műve. Az élet szempontjából igen fontos az, hogy a meg nem mérgezett fantázia mindig

idealizmus szelleméi hordozza e fokon: a szellemiség, a legfőbb értékek távoli csúcsait varázsolja az ifjú elé és azok felé vonja vágyait. Azt hisszük, hogy az életküzdelem porfellegében, amikor az élet végső értékeit jelző csúcsok a sík felvert porától nem látszanak, az önfenntartásért harcoló én életbizalmát nemtudatosan is az ifjúkor eme látomásainak emléke tartja fenn s vezeti őt ön kénytelenül ama legfőbb értékek valósága felé.

Így szárnyal a fantázia mindig világotátfogó repüléssel az értelem fontoló lépései előtt, hogy feladatát kijelölje, célját, a dolgok jelentését sejtelemszerű képekben eléjevarázsolja.¹ És végre a képzőét ereje ott szárnyal az élet legmagasabb csúcsain is, mint az értelem lendítőereje. A tudományban hypotheziseket alkot, az erkölcsi életben ideálokat túz ki, s a művészetben a legmagasabb jelentések számára szemléleti formákat talál.² Azoknak a teremtő szellemeknek, a kiket lángelméknek nevezünk, értelmében a lángot a képzelet gyújtja fel, mely ezen a fokon már nem előkészítő stádiuma az értelemnek, hanem magasabb hatványa, szárnya, lendítő ereje.

A képzeletnek, hogy a valóság magyarázatában való jelentőségét világosan láthassuk, két jellemvonását kell leszögeznünk s ezek a képzelet *produktivitása* és *reproduktivitása*, azaz alkotó és ujraalkotó mivolta. Alkotó," teremtő a fantázia annyiban, amennyiben a dolgoknak *jelentést ad magából az Én-bó'l*; ujraalkotó annyiban, amennyiben a *jelentést érzéki formában tükrözi* s így *ezt* a vonását a tapasztalat adataiból meríti, melyeket újra szerkeszt, új viszonyba hoz a jelentés alapján.

Ez a tény eldönti a képzelet *világmagyarázó* szerepét és kijelöli azokat a *határokat*, ameddig ez a szerep terjed. Az a kérdés, hogy a képzeletnek, *tartalmi* szempontból *több-e* a világmagyarázó ereje, mint az értelemnek? a valóság nagyobb körére terjed-e ki s így a világ lényegének megragadásában fölülmúlja-e az értelmet, vagy nem? A felelet határozottan az, hogy *nem*. Nem, mert a világképet a fantázia *tartalmilag* nem bőviti; azok az elemek, a melyekből a fantáziakép alakúi, egytől-egyig a racionális világkép elemeiből valók és az értelmi tevékenységtől az külön-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Az ifhúkori idealizmusnak, s benne *a fantázia szerepéeltek igen szép*, tömör jellemzése olvasható *Tankó* Béla: A XIX. sz. etnikai válsága c. id. tanulmányában, a Ref. Szemle (Kolozsvár.) 1912. évfolyamának 503. lapján.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Böhm: i. m. 49. 1.

bözteti meg a képzelet munkáját, hogy az általánost, az egyetemest a valóságból egyéneken és egyéni dolgokon ábrázolja, a fogalmakar érzékíti, az általános jelentéseket symbolumokba fogja: azonban, ha egyéni formákban is, de ugyanazon törvényszerűséget fejezi ki, mint az értelem. Hasonlítsuk csak össze az értelmi tevékenység és a fantázia két legtypikusabb, legtisztább formáját: a tudományt és a művészetet és ez az igazság azonnal világossá válik. A tudomány logikailag, fogalmilag, gondolatilag fejezi ki a valóság általános tartalmát, a művészet ugyanezt érzékileg, szemléleti úten. De mindakettő csak az általánost, az egyetemest fejezi ki; s mihelyt ezí a korlátot át akarja hágni, vagy törni, azonnal elveszti tudományos, illetve művészi jellegét, mert érthetetlenné válik számunkra. Gondoljunk a tudomány terén a myslikára; a művészet terén a futurismusra. Mihelyt akár itt, akár ott az alkotó valami olyan, tisztán egyénit akar kifejezni, a mire általános funciió az emberekből hiányzik, azonnal fölfoghatatlanná válik az alkotása és így semmitmondóvá mások számára. Hogy a művészet magyarázó ereje semmivel sem terjed túl a tudomány határain, hogy tehát a képzelet tartalmilag nem gyarapítja a világképet, azt határozottan bizonyítja az a tény is, hogy a művész, amikor költött cselekmény, vagy képzeleti lények (angyal, sátán) beállításával dolgozik, a cselekvénybe  $\pi$  nem mint tényleg megtörténtben s a képzeleti lényekben nem mint valósággal létezőkben hisz, hanem azokat tudatosan a maga alkotásának ismeri és magyarázó erejüket, bizonyító hatalmukat nem önmagukban, mint szemléleti alakokban, hanem azon általánosan emberi jelentésben keresi és látja, melyet szemléltetnek, abban az igazságban, melynek képei, s a mely egész terjedelmében racionális.

A fantázia a műalkotásban is csupán megragadó formát ad a jelentésnek, hogy az értelemnek szárnyakat adjon és azt a jelentés teljesebb, hathatósabb megragadására segítse. Sem az értelem, sem a képzelet nem magyarázhat tehát a valóságból egyebet, csak ami általánosan emberi

### d) Következmények.

Hogy pedig ez nem a teljes valóság, azt már *Aristoteles jól látta*, *Bergson* pedig egyenesen a valóság meghamisításának tartja ezen általánosítást, "platonizmust.«

Azonban itt nincs szó a valóság meghamisításáról, mert a valóság csakis ezen az úton lehet sajátunkká, mert amire nincs ismerőfunctiónk, ami nem általánosan emberi, azt meg nem ragadhatjuk. A lények és a dolgok azon egyéni maradékát, amelyet a racionális ismerés kihullat a maga hálózatából, soha és semmiképen meg nem ragadhatjuk, intuicióval sem, mert az intuició ténye is hozzá van kötve az általánosan emberi functiókhoz. Az a bizonyos bergsoni "odaadó szemlélet", "belehelyezkedés" a valóság életsodrába, ami az intuíció lényege, szintén csak ugyanazt jelenti, amit az egész ismerés alapjául ismertünk fel: t. i. saját közvetlenül ismeretes tevékenységeinkkel való azonosítását a megismerendő valóság vonásainak. Hogy ezen azonosításnak mindig egyéni színe és érvénye van, azt láttuk; de azt is kétségtelenül beigazoltuk, hogy tartalmilag a megismert valóság általános érvényű és azonos jelentésű; különben lehetetlenség volna élni. És egészen helytelenül fogná fel a problémát az, aki a világmagyarázatnak egy olyan további lehetőségét keresné, a mely a világkép egyes alkotó elemeinek, tárgyaknak, lényeknek, emberi egyéniségeknek, akikkel viszonyba léptünk, azon egyéni, sajátos, hasonlíthatatlan vonását tenné sajátunkká; ez örök lehetetlenség, merő képtelenség.

Mindenből annyit ismertetek meg, amennyi bennem van; ami csak ő benne van, bennem pedig nincs, az számomra nem létezik. De ebben az esetben azt állítjuk-e, hogy a valóságnak az a *teljes* magyarázata, a mire az értelem és képzelet képes? Azt bizonyítjuk-e ezzel, hogy további lépés a valóság megragadására, illetve teljesebb megértésére nem lehetséges? Távol legyen!

Előttünk áll még, "az a homályosság, mely a világkép felett és hátterében terül el", s melyen át ama bizonyos "étherfinomságu szálak csillognak keresztül, melyek a világ lényegéhez vezetnek." {Böhm fentebb idézett mondása.) Ezek az étherfinomságu szálak bizonyítják, hogy ott van még valami: az egész mindenségnek összjelentése. S az emberek legjobbjai épen efelé « "titokzatos" felé törtek, enélkül csonkának és értelmetlennek érezték életüket. Nagyon is érezték s érzi azt megrendülése pillanataiban minden lélek, hogy a racionális világmagyarázat egyetlen embert sem elégíthet ki, mert nem biztosítja, nem jelenti az önállítás végtelen lehetőségét, legősibb igényünket.

Az élet további lépései most már nem a "szélességbe" hatolnak előre, hanem a "magasságba". A világmagyarázat ezután

nem az érzéki világkép önkénytelenül alkotott egyes adatainak egyéni sajátosságai felé tör; hiába is tenné és semmit sem is érne el vele; hanem visszahajlik magára az egyént teremtő életforrásra; az Én nem a külső valóság irracionális rejtelmeivel, hanem a magának az egyetemes léttel való kapcsolódása mysteriumával birkózik: megakarja ragadni magát, a benne egyéni alakot öltő életvalóságot, mert ezzel a legnagyobb és végső kérdéshez jut el: meg akar bizonyosodni az egyén örök sorsáról. E kérdés felé pedig minden ember épen az egyéni oldalával fordul; ezért lehetetlen ebbe a mysteriumba értelemmel és képzelettel, általános emberi jelentést adó tevékenységekkel behatolni. Itt a Herbert Spencer "Megismerhetetlen"-je kezdődik; ami azonban nem aztjelenti, hogy megragadhatatlan is. Csakhogy más tényező munkája által jutunk be a lét mysteriumának szentélyébe, nem az értelem és a képzelet útján. Hanem a hit útján.

#### e) A hit.

#### a. Vallásos és nem vallásos hit.

Mielőtt a hit lényegét meg akarnók ragadni, egy szokásos ellentét kérdését kell elintéznünk, melylyel a köznapi életben és a tudományban egyaránt gyakran találkozunk. Szokás ugyanis a vallásos hitet megkülönböztetni, szembe állítani a nem. vallásos, vagy közönséges értelemben vett hittel. A közönséges értelemben hinni annyi mint hitelt adni, bizni valakiben, vagy valamiben, mielőtt az illető személy állításának igazságáról, vagy általában megbízhatóságáról, avagy valaminek megtörténtéről vagy megléteiéről valósággal meggyőződhettünk volna. Ez a hit a tapasztalásra támaszkodik, s azon alapúi, hogy az illető személy megbízhatóságát előbbi esetek sora garantálja, minélfogya ebben az esetben is megbízunk benne, hisszük, hogy így, vagy úgy fog tenni, eljárni. Másfelől, ha valamely bekövetkezendő eseménnyel, vagy egy megtörténtnek állított ténnyel szemben alakúi ki a hit, akkor alapját szintén ez adja, hogy hasonló esetek, tények kezesinek megtörtént, vagy megtörténhető volta mellett, tehát szintén a tapasztalás. A hit ebben az értelemben véve in ultima analysi nem egyéb, mint az értelem megnyugvása a közvetlenül nem tapasztalt esettel vagy eshetőséggel szemben és ezt a megnyugvást, bizodalmat az értelem az ok- és célszerűség kategóriájának bizonyító erejéből nyeri, s annál nagyobb a hit, minél több valószínűséget állapít meg az *okosság*.

A hol a tapasztalásból az ok és célszerűség nem bír az adott esettel szemben kellő valószínűséget meríteni, ott az értelem nem nyugszik meg, nem bízik, nem ad hitelt és így elöll a kételkedés. A beigazolt kétely eredménye a hitetlenség. Ennek a közönséges hií-íheoriának tudományos formát Hume adott, a ki szerint "minthogy egy eseményt nagyon sokszor szemléltünk, e szemléletek megerősítik azt a képzeletben s szülik azt az érzelmet, melyei hitnek nevezünk, s e hit tárgyának elsőséget adnak az ellenkező esemény fölött, melyet nem támogat annyi tapasztalat, s nem ötlik annyiszor eszünkbe, midőn a múltat áívisszük a jövőbe."1 Itt figyelembe kell vennünk, hogy Hume szembeállítja a valódi képzetet a képzelettel. Szerinte a jövendővel szemben feltevéseink, képzeleteink vannak, melyekhez ha a hit hozzájárul, valódiságot, mert hitelt nyernek, ha nem járul hozzá,, akkor fikciónak bizonyulnak. A hit tehát az a dignitást adó tényező, amely az ismeretet a képzelettől elválasztja, emezt igazolja, amazt fikcióvá teszi. Továbbá szerinte a hit egy olyan elsődleges, egyszerű és kényszerítő erejű ösztön, amely természetünkből kifolyólag önkénytelenül járul hozzá (a megszokás révén) a képzetekhez s így további magyarázatát adni nem lehet.<sup>2</sup> A Hume skepííkus álláspontján nem; ámde újra hangsúlyozzuk, hogy ez a "hozzájárulás" a bekövetkezendőnek az ok- és cél hálózatába való belehelvezése sikeréből származik, s e siker fokától függ a hü nagysága.

Az érzéki valóságba, a földi életbe vetett hit általában mindig a jelenségek oki és céli viszonyba való hozatalának eüől a sikerétől függ és a hit épenezérí — ebben az értelemben — bizalom (megnyugvás) az önfenntartás sikerében.

Azonban a míg ez a hií csak az érzéklésünk körébe eső jelenségek viszonyára vonatkozik, addig önálló, specifikus karaktert az értelmi és képzeleti tevékenységgel szemben nem mutat, nem áj tényező a világmagyarázatban, hanem csak reflexe az értelmi munkának; jelzi, hogy az okviszony rávitele a jelenségekre sikerült és így világunk megbízható adatokkal bővült. Így benső,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hume: Vizsgálódás az emberi értelemről. (Alexander B. ford. Filoz. írók. Tára. III. 2. kiad. Bp. 1906.) VI. szakasz. 52. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> i. m. V. szakasz. 37—49. l.

subiectiv biztosítéka a tárgyi viiág felett való lassan kiküzdött uralomnak. Egészen *intellectuális* jellegű s egyben *utilista* színezetű járulék.

A hit alatt, tulajdonképeni értelemben nem ezt az érzelmi járulékot értjük, vagy amennyiben némelyek hajlandók azt állítani, hogy itt a bitnek legalább is *egyik stádiumával* állunk szemben, melyben ugyanaz a lényeg van, mint a sajátlagosan hitnek nevezett tevékenységben; azt állítjuk, hogy a hitnek ez a formája (feltéve, de meg nem engedve, hogy az,) nem képezi vizsgálatunk tárgyát, mert még nem jelentkezik azon a fokon, a hol a világmagyarázatban való specifikuma kiütközik.

Sokkal közelebb visz bennünket a hit ezen specifikumához Ebbinghaus fejtegetése a vallásról,1 amennyiben a hitet, mint a vallás alapját, magvát, teszi vizsgálódása tárgyává. És valóban, a hit csakis a vallás keretében jelentkezik specifikus formájában. Ebbinghaus is fönntartja ugyan a hitnek Hume-féle értelmezését, de csak mint a hitnek egyik formáját, mely a tapasztalásból ered, abban áll, hogy gondolataink és a külső világ megegyezését a megszokás útján végre szükségszerűnek látjuk és bízunk benne. Ez ugyanaz, amit fennebb leírtunk. Másfelől Ebbinghaus felfogása közeledik Vaihinger-nek az első fejezetben ismertetett fölfogásához, amennyiben gondolataink és a külső valóság ezen megegyezésében lényegében fikciót lát, mert épen abban találja meg a hit lényegét, hogy az a közvetlenül nem tapasztalható megegyezést a gondolkozás és a valóság között olybá veszi, mintha ez a megegyezés tényleg meglenne, hogy ez alapon ismeretünk bizonyosságát velünk elhitesse az élet érdekében!<sup>2</sup> Van azonban Ebbinghaus szerint a hitnek olyan formája is, mely mintegy független a valóságtól és felette áll a tapasztalatnak, amennyiben nem az adott valóság és róla alkotott gondolataink megegyezésére, hanem az egyénnek a léttel szemben való életigényére vonatkozik s a tapasztalás esetleg ellentétes eredményei dacára is arra kényszeríti az egyént — egyetemes szükségszerűséggel, — hogy higyjen a saját élete elpusztíthatatlanságában. A hit ennélfogva az ő specifikus legerősebb formájában Ebbinghaus szerint önvédelem, mellyel ozmikus támadása ellen és annak dacára egyén

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebbinghaus: Abriss der Psychologie (Leipzig 1908) c. művében.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bartók i. m. 1. részével. (Vaihinger tanának ismertetése.)

menti az élethez való ösztönének energiáját azáltal, hogy a fenyegető valóságot egy magasabb hatalom, isten uralma alá helyezi, aki parancsol felette s aki megmentheti őt, ha szeretetét az egyén kivívja magának imádata által. Így a hit a magasabb világ létezésének megbizonyítása által a bizonytalantól rettegő öntudatot megnyugtatja. Ebbinghaus szerint ezért a hit a léttől való tűrhetetlen félelem reakciója. Ez az állítás téves. De a felfogásban meg van az az igazság, hogy a hit lényeges formája ott keresendő, a hol a lét felett való uralom lehetőségének bizonyossága az egyén életsorsának szempontjából kerestetik. Mihelyt pedig az egyén örök (nem pusztán "földi") sorsa kerül előtérbe, ott a vallás területére lépünk. így a hit sajátlagos értelemben, igazi lényegében mindig vallásos hit. Vizsgálódásunk tárgyát ennélfogva kizárólag a vallásos hit képezi és a közönséges értelemben veit hit egyszerűen kiesik tárgyalásunk köréből.

#### b. Hit, vallás, theologia.

A hit lényegéhez azzal, hogy *vallásos* jellegét megállapítottuk még nem érkeztünk el. Épen az a kérdés, hogy a hitnek a vallásban mi a szerepe? Egy és ugyanaz-e a kettő; s ha nem, akkor melyik az elsődleges, melyik a tágabb, a másikat is magába foglaló?

A közönséges éleiben majdnem állandóan egy értelemben használják ezt a két fogalmat s a hitet és a vallást azonosnak tartják. Sőt gyakran azonosítják a hitei a theologiával és az egyházzal is. A terminusoknak ez az összezavarása kötelességünkké teszi, hogy e különböző fogalmak viszonyát tisztázzuk. Ezt a tisztázást *Böhm* a következőleg végezte: "Theologia, egyház, vallásos hit és vallásos érzés nem ugyanazt jelentik, hanem egy sorozatot képeznek, *melynek centruma a vallásos érzés*. A vallásos érzés termi meg a vallásos hitet, ezen hit vallásából támad az egyház s csak a negyedik helyen keletkezik az egyházból a dogma és a theologia." (Böhm itt "theologia» aiaít nyilván a íheol. tudományok centrumát, a keresztyén hií- és erkölcstant érti.) Hogy vajon a theologia csakugyan az egyházból keletkezik-e és nem

 $<sup>^1</sup>$   $B\ddot{o}hm$ : Az értékelés phaenomenologiája a XV. századig. Bp. 1912. 8. §. 19. s köv. 1.

egyenesen a hitre vonatkozik, azt most ne vitassuk; a későbbiekben némi *világosság* talán ide is esni fog; egyelőre nézzük csak az a mi most ránknézve a legfontosabb; hogy t. i. Böhm különböztet *vallásos érzés*, mint gyökér és *vallásos hit*, mint e gyökér származéka *között*. Az egyházat megint a hit származékának tekinti; ami bővebb magyarázatra szorul annálfogva, hogy a hit *mindig egyéni* és mégis hogyan alkothat *hitközösséget?* Erre rá fogunk térni később. Az a kérdés, hogy miképen keletkezik, miben áll *a vallásos érzés*, a hit gyökere?

A vallásos érzés az énnek mélységes, egyetemes megrendülésében nyilatkozik. Ezt a megrendülést egy egyetemes hiányérzet okozza; tehát nem az éhség, szomjúság, fázás, betegség, tudatlanság, vagy más ilven részlethiány, hanem összes hiányérzeteink befolyása alatt az öntudat nyugalmának alapjából való elveszítése, az élet végtelen lehetőségének hiányérzete. Mivel az élet végtelen lehetősége az ember legősibb vágya, mihelyt olyan hiányérzet éri, melvnél a vesztes ösztön azonnal nem pótolható (válságos helvzetekben,) a fájdalom fejszéje azonnal az élet gyökerére vettetik, a bennünk szunyadó élet egész akadálytalan teljességének fájdalmas megcsonkulását érezzük meg s a fájdalom tüzében fellobban bennünk minden kívánatosságával az élet végtelenségének vágya. Ezért mondja Leibniz, hogy a zavaros (fájdalmat okozó) kép a mindenséget tükrözi. A vallásos hiányérzetet — minden más hiánvérzettől megkülönböztetendő — a végtelenség hiánvérzetének nevezem. Ez a hiánvérzet szüli a vágvat, melyben az én a hiány pótlékát, kielégedését kutatja. Azon kozmikus támadásnál, mely a végtelenség hiányérzetét kelti, a kielégedés vágya a legkínosabb feszültséggé fokozódik, mert az én örök sorsa forog kockán, s ezért a lélek kétségbeesve, lélekzetvisszafojtva, esengve ügyeli, kutatja a menekülés útját. A lélek megváltást keres a válságból. Egy a megváltás utáni vágy a vallásos érzés lényege, a «keserű gyökér", a hogy Böhm nevezi, melyből a vallásos élet kifakad.

A vallás legvégső gyökere tehát nem a *függés érzet* (Schleiermacher), nem a *félelem* (Ebbinghaus, természetbúvárok, sociologusok), nem is a *szeretet*, mert ezek vagy későbbi momentumok, vagy felületen maradó vonások. A vallásos érzés lényege a *meg*-

<sup>1.</sup> Monadologia. i. m. 60—61. §.

*váltás utáni esengő vágyakozás.* De világos, hogy ez az érzés *nem maga a vallás* még, hanem csak a gyökere; s nem is *hit,* mert *itt* még semmiféle hitről nincs szó.

A hit ebből a gyökérből fakad. Lássuk hogyan? Világos, hogy amikor az ént olyan egyetemes megrendülés éri, mely az önállátás energiáját gyökerében töri meg: elveszti hitelét az értelem ereiébe vetett bizalom, az ember mélységesen érzi tehetetlenségét a világgal szemben. A lét fellázad az ember ellen és elpusztítására tőr. Mindenfelől a múlandóság, a halál szele fúj szembe vele és a por bilincse hideg csörgéssel hirdeti, hogy minden hiábavalóság: a pornak porrá kell lennie. A való viszonylatok az akadálytalan és teljes megvalósulás elé rettentő gátat vetnek, mely előtt az életár megtörik és zúgva, háborogva, kétségbeesetten igyekszik átcsapni felette. Ha ez nem sikerülne, az életár visszahúllana, elvesztené energiáját, elterülne, mocsárrá válna és belehalna a züllés iszapjába. Ez ellen a pusztulás ellen azonban az életősztön új és új rohammal tiltakozik, az életár újra és újra nekidúzzad, hogy ama gáton átzuhogjon. Ez nem sikerül egyszere és mind nehezebbé válik. Az idegen való egyre merevedő kérge és a mindjobban szorongatott lélek között egyre fájdalmasabb lesz a feszültség, az emberben az élet védelmezi a maga örök lehetőségeit, viaskodik a porral, tiltakozik a halál ellen. Ebben az egyre válságosabb feszültségben, a melvet a megváltás utáni vágvódásnak neveztünk, születik meg, mind világosabban és élénkebben a szuverenitás tuáata, az a királyi öntudat, hogy a bennem nyilatkozó élethatalom, a szellem több, nagyobb, maradandóbb, mint a véges világ, mert ő az alkotó, a teremtő; amaz csak lényünk fejlettségét mutató vetület, mely énünk teljesedésével szintén teljesedni fog, velünk együtt terjedvén át az örökkévalóságba. Természetesen ez a szuverén öntudat az ősembernél a leghomályosabb és leganyagibb, mert az ő vágyódásában a végtelen élet csak akadálytalan evés-ivást jelent; de a reflexió-fok emelkedésével egyre tisztul, míg végre a legfőbb szellemi értékekhez kapcsolódik. E szuverenitás öntudata a hit gyökere. A megváltás utáni vágyban az én pótlékot keres hiánya számára: a végtelenség hiányára a végtelen élet lehet csupán megfelelő pótlék. A vallásos vágy ezt a pótlékot keresi és megtalálhatását az teszi lehetővé, hogy a vágy növekedésével szükségképen növekedik a szuverenitás öntudata is. míg a válság tetőpontján a feszültség kipattanásra készteti. A megváltó erő a szuverenitás öntudatában van, mihelyt az a fájdalom felé kerekedik és azt legyűri. Ez pedig az által történik, hogy a szuverenitás bennünk tapasztalt vonását kivetítjük, szembesítjük magunkkal a neki megfelelő absolut szuverenitás, a végtelen, tökéletes, diadalmas élet képében. Minthogy ez a kép a legerősebb vágyódásból születik, vonásai a legbecsesebb emberi tulajdonságok szálaiból szövődnek össze s így a végtelen élet képe az absolut öntudatosság, szabadság, tisztaság, szeretet és boldogság személvi képe lesz, azaz az öntudatos, mi'ndenttudó, mindenható, szent, tökéletes, szerető és boldog absolut Szellemnek képe, a ki a vallásos ideál: isten. Benne ugyanazon vonások teljességét ragadjuk meg, amelyeknek szikráját önmagunkban is tapasztaltuk szuverenitásunk fellobbanó fényében s ezért szuverenitásunk többé-kevésbbé világos öntudata e folyamatban az emberi méltóságnak azzá a fenséges Öntudatává magasodik, hogy mi Istennel azonos lényegnek vagyunk személyiségünk legbensőbb magvát tekintve. Lelkéből lelkedzeü lények, képének hordozói, gyermekei. Az Istennel való szellemi azonosságunk öntudata, ez a hit lényege. A véges emberi léleknek a végtelen szellemmel való ezen összecsukódásában rejlik ugyanis mindazon vonások megértetője, melyeket a hitben ki szoktak emelni. Innen táplálkozik az a rendületlen bizalom, mely a hit legszembetűnőbb sajátja, s mely a hívőből a lét minden támadása ellenére is örök optimistát teremt; innen a hitnek a szeretet életében való szükségképeni megnyilatkozása, s az akarat hősiessége.

Ezért van a hitnek megváltó ereje. Mert a megváltás épen azzal következik be, hogy az ember Istennel egyesült és Jézus Krisztus megváltó azért, mert benne ép az embernek és Istennek tökéletes egyesülése áll előttünk s ezért a mi vele való egyesülésünk a hit által maga a mi megváltatásunk. így találkozunk össze Pál apóstól fölfogásával, a ki szerint a hit lényege épen a Krisztussal való titokzatos egyesülés, az unió mystica cum Cristo. Az Istennel való ezen összekapcsolódás által az élet változandósága, csonkasága, ellenséges vadsága, a halál borzalmai Isten hatalmas kezétől függő eszközökké lettek, az ember megtalálta vágyai teljesülésének örökkévaló biztosítékát Istenben, és megnyugszik, megerősödik, békességre jut azáltal, hogy magát Isten örökkévaló életének halhatatlan részese gyanánt ismeri fel. Az ember sorsa a hitben el van döntve: ő Isten gyermeke s így üdvösségre hívatott szellemi lény. Ebben van a hit felszabadító hatalma. A hit ezen meghatá-

rozása után csak az a kérdés még, hogy a vallásos érzés és a hit kimerítik-e a vallás egész tartalmát? A vallásos érzés, a megtörtségből származó vágy a megváltás után csak gyökere a hitnek, melyből a hit származik. A hit istennel való egyesülésünk, azonosságunk öntudata, s ebben a megváltottság érzése, amelyben a vallásos vágy beteljesedik. Van-e még a vallásban ezek után valami? Lényegében nincs. A hitben bírjuk azt, amire vágytunk és így a cél eléretett. Bíriuk, de csak mint lehetőséget, mint ideált. A hit belelendít minket az élet megvalósításának végtelen pályájába, kiemel a világból és összeköt Istennel. Ezzel áj életet indít meg bennünk. Életet amely nem lehet tétlen nyugalom és boldog semmittevés, hanem folytonos növekedés, tökéletesedés, a hit élete, szétvetődése a valóságban. És épen a hitnek ez a szétvetődése az, amit vallásnak nevezünk. A hit mint az élei királyi öntudata, örökkévalóságunk mélységes bizonvossága, átsugárzik az emberi functiók egész rendszerén, hogy az önállítás egy magasabb síkjába emelje az embert. Az élet teljességének az az ősi igénye, amely a hitben öntudatos meggyőződéssé lesz, a való világ támadásai felett épen azáltal lesz úrrá, hogy ezt az igényéi öntudatossá emeli, amikor azt képpé alkotva, a tökéletes élet képében, Istenben szembesíti magával és birtokolja. A hit lényege, amint láttuk, abban rejlik, hogy lelkünk ősi igénye és az istenkép között azonosság, lényegegység találtatik, melyben a lélek megnyugszik, bizonyossá válik örök sorsa felől. így a hit mindenek előtt az Istenképpel áll elválaszthatatlan összefüggésben, mint tárgyával. Ez a kép ébreszti fel a vallásos érzelmeket: az imádatot, a Istentől való telies függés, a benne való szabadság és békesség érzelmét s így tovább. Az Istenről alkotott kép azonban döntőleg alakítja át az egész világképet, mivel annak centrális jelentést ad, a mely minden vonatkozásában új fénybe állítja a valóságot. így születik a vallásos világkép, a világ vallásos magyarázata. Ezt a világképet természetesen újra a vallásos érzelmek egész skálája színezi, melyek a vallásos kedélyt, a vallásos lelkületet, a "kegyességet" teremtik meg, azt a kedély i *légkört*, amelyben a vallásos élet folytatás megszületik. Mert a vallásos gondolatok és szemléletek a vallásos érzelmek légkörében gyúlnak indulatokká, amelyekből a vallásos akarat és ebből a tettek, a cselekvés megszületnek. így vezethető vissza a vallásos élet egész megnyilvánulási köre a hit élménvére. amelyből ez következik, kibomlik. Ezért amikor valaki a hitet vallásnak,

vagy a vallást hitnek nevezi, annyiban mond igazat, hogy a hit tényleg sűrített vallás, melyben a vallásos élet összes nyilvánulásai mint lehetőségek megvannak; a vallás éltető csirája, magva, centruma. Természetesen a hit csirájából nem bomlik ki minden konkrét esetben az egész vallásos élet, mert a hit maga is lehet fogyatékos, vagy az ember más functiói, melyeken át a hit kivetődik, lehetnek tökéletlenek, azonban az igazi, teljes vallás, amelyben egy harmonikusan kialakult világkép és egy tevékeny, hősies életfolytatás nyilvánul meg, mindig a hit teljes kibomlásának, vetületének tekinthető. Ezért a vallás és a hit viszonvának megoldása az, hogy a vallás a hit vetülete a logikai, ethikai és aesthetikai síkban. A hitnek *logikai vetületét* most már sokan azonosítják *a theologiával*. így pld. Böhm is idézett tanulmányában, ahol így szól: "A vallásnak igazi lényege ezen (t. i. a fentebb általunk is leírt) mélységes megtöriségben keresendő. Maga a pozítiv vallás csak constructió, melyet a fantázia ezen örök gyökérre épít fet; ahányféle a pozitív anyag, anyiféle a theologiai köntös, melyet belőle ama gyökérre varr a fantázia." Ebben a nagyon érdekes megjegyzésben először is feltűnő az, hogy a pozitív vallásformát Böhm kizárólag a fantázia konstruktiójának tartja, ezt a képzeleti konstructiót azután azonosítja a theologiával, amelyet ő a vallásos érzés képzeleti köntösének minősít. Hogy a fantázia milyen részt vesz a vallásos világkép és életeszmény megalkotásában, azt lesz módunkban részletesen kimutatni a maga helyén, a hit és képzelet viszonyának vizsgálatánál; most pedig végeznünk kell azzal a másik állítással, hogy a pozitív vallásforma, vagyis a hit logikai vetülete és a theologia ugyanazt jelentik.<sup>2</sup>

Ez az állítás merőben tévedés. A hit *logikai* vetülete tulajdonképen *a vallásos világmagyarázat*, az Istenkép centrális jelentése körű! elrendezett világkép. Ez sem a maga teljességében, mert a vallásos világképben a hit *aesthetikai* vetülete is benne van a vallásos szemlélésben, symbolumokban, alkotásokban, amelyek mind a *jelentés* megragadását munkálják s így világmagyarázati jellegük

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Böhm: Az értékelés fenomenológiája stb. i. m. 19. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nem érdektelen rámutatni arra, hogy Böhm ebben a megjegyzésében a vallásos ismeretek képzeleti jellegével tulajdonképen logikai jellegüket és értéküket meg is tagadja, vagy legalább is nagyon kevésre becsüli. De ítélete azért mégis csak a hit logikai vetületére vonatkozik.

van; a hit logikai vetülete a vallásos világkép intellektuális vázában van, amely a vallásos szemléletek gazdag világát összetartja és formálja. A pozitív vallásformában, mint speciális világmagyarázatban a hit logikai és aeszthetikai vetülete áll előttünk speciális vallásos ideál Centrális fényében. Egyúttal ez a világmagyarázat, egy életideáltól nyervén értelmét, a hit ethikai vetületének csiráját is magában hordozza, mint életparancsot. Ami a vallásban, mint a hit vetületében a logikai sikba esik, az tehát a vallásos képzetek, gondolatok, igazságok, nézetek összege az értelmi világkép hajárfogalmairól, ami mindig egyéni és változó, vagy legalább is mindig hitközösségekhez, csoportokhoz kötött. A vallásos ismeret azonban magában véve nem theologia. A theologia először is nagyobb körű, tágabb terjedelmű, mint a vallásos ismeretek köre, mert a hitnek nemcsak erre a logikai, hanem esthetikai és ethikai veüiletére is vonatkozik, azaz a vallás egészére, másodszor pedig nem esik Össze a vallással, hanem reflexió a vallás felett, mégpedig a vallás egész tartalmának tudományos magyarázata. A hit teljes vetülete, a vallás tehát a theologiának, mint tudományos magyarázatnak tárgya. Ennélfogva a theologia nem lehet azonos a hit egyik\*etületével, ismereti tartalmával, hanem a hit egésze felett való tudományos theoria. Ez elsősorban vonatkozik a theologiai tudományok organizmusának szivére: a rendszeres theologiára. mely épen a vallás lényegének filozófiai megragadása és így a tulaidonképeni theologia; a theol. tudományok többi ágai theologiai jellegüket csakis ettől a centrális filozófiai magyarázattói nyerik, illetve az ő számára szolgáltatnak anyagot. A hit, a vallás és a theologia lényegének és viszonyának tisztázása közben úgy érezzük, hogy fejtegetéseink még mindig nem érintették meg a hit problémájának legbensőbb magyát, amelyből titka megfeithető lenne. A hit alkatát kell közelebbről vizsgálat alá vennünk, hogy tulajdonképeni, lényeges vonását, centrumát kiemelhessük ebből, s az életben való jelentését és értékét egész terjedelmében megérthessük.

### $\gamma$ . A hit centruma.

A hit az emberi életnek nem egyszerű jelensége, hanem különböző szálakból összefonódó *élménye*. Ennek az élménynek

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. ö: Dr. *Bartók* György püspök "Theologiai tudomány és lelkipásztori képzés" (Kolozsvár 1907.) c. müvének 4. fejezetével. 34—42. 1.

mozzanatai vannak, melyek együttesen, megvalósulásuk teljesséaében alkotják magát a hit élményét. A hit megértéséhez mindenekelőtt erre a belátásra van szükség. Aki a hitet elszakíija megértésének természetes föltételétől, az élet megvalósulásának a hilet is n,acryarázó törvényeitől, az nem fogja soha megragadni a hit lényegét. A hitet emberi éiet egységében kell vizsgálni, amelynek nyilvánulása. Az élet kifejtésének törvényszerűségei, mint minden más emberi tevékenységet, úgy a hitet is egyedül képesek magyarázni és igazolni. Amint láttuk, minden emberi tevékenység az élet megvalósulását munkálja és ebben a munkában volt alkalmunk először is a világmagyarázat, azután az azt végző tényezők közű! az értelem es a képzelet szerepéi megvilágítani. Feladatunk most a hit ugyanezen szerepének megvilágítása lenne. *A hit, mint világmagyarázó tényező*, ez a probléma közelebbi megjelölése.

A hitnek erre a szerepére és vonására eddigelé kevés figyelmet fordítottak úgy a tudomány, mint a gyakorlat emberei, ami azt mutatja, hogy a hitnek elégséges magyarázata még nem adatott meg, mert mindig csak egyes nyilvánulása]', mozzanatai vétettek figyelembe, de a vizsgálat nem szállott alá a magyaráz ó gyökérhez: az élet megvalósulásának egyetemes törvényeihez, amelyekben keresni kell az egyes szálakat éltető és megvilágító egységet, centrumot. A hitet nem mint élményt, ragadták meg, hanem csak ezen élménynek hol az egyik, hol a másik mozzanatát. Így némelyek kiemelték a hit ösztönt vonását, mint pl. Hume-nál és Ebbinghausnál világosan láttuk és ez igen fontos dolog is, mert az élmény eredtető gyökérszálát emeli ki az élet bonyolult szövedékéből; azonban mégsem minden, nem a teljes magyarázat. Mások és a legtöbben, a hitnek érzelmi, kedélyt reflexére fordultak és abban találták meg lényeges vonását. Ezek a hitben a bizalom vonását hangsúlyozzák: "A hit bizalom, hogy felettünk az örök szeretet uralkodik" — mondja Bartók.¹ Azonban itt a tudomány előtt kérdés tárgya marad az, hogy ez a bizalom miből táplálkozik, minek a reflexe? A gyakorlat emberei és általában a hit bizonyságtevői sok oldalról mutatták meg a hitnek az akaratra való hatását, életformáid erejét. Itt azonban eredményekkel, következményekkel állunk szemben, amelyek ugyancsak magyarázatot kivannak. Mindez világosan mutatja, hogy a hitben lélektanilag processus megy végbe,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bartók püspök i. m. 40. 1.

amely több mozzanatot tartalmaz, a hit *élmény*, amelyben az emberi élet önmagának tartalmával meggazdagodik. Ennek az élménynek mozzanatait mi már az előzőkben érintettük, most csak jelentés szempontjából kell azokat rendeznünk. Hogy ezt megtehessük, tartsuk figyelemben azt, hogy a szellem élete, megvalósulása *élmények sorozatán keresztül* történik.

Ezen élményeknek az a lényege, hogy bennük a szellem saját tartalmával megragadja a valóság elemeit és ezáltal saját tartalmát öntudatos birtokává teszi, megéli önmagát mind teljesebben, mind igazabban a valóság megismerése által. Az élmények ezen sorozatának egésze, a megismerés tehát azonos az élettel abban az értelemben, hogy a megismerésben valósul meg az élet. Vagy amint egész tanulmányunk alapjából következik: a megismerés egyéni formája: a világmagyarázat azonos az élet egyéni megvalósulásával. Azonos nemcsak értelmi, hanem kedélyi és akarati szempontból is, hiszen e két utóbbi csak reflex és vetület a magyarázat mellett. Az élet döntő csatája az ismereti síkban vívatik meg itt van minden emberi functiónak, tevékenységnek, tényezőnek tulajdonképeni szerepe és jelentősége, itt van, amint láttuk az értelemé és a képzeleté is és itt kell lennie a hitének is. A hitben kétségtelenül van Ösztön! és van kedélyi és akarati vonás is, mert a hit élményében az életvalóság teljességének kell érvényesülnie, de mindezek vagy még nem a hű, vagy már csak reflexe és vetülete a hitnek. A hit lénvege a vílágmagyarázó erő, az ismereti vonás. A hitben az ember önmagát éli meg egy új dimenzióban, mikor lényege absolutságát specifikus módon megragadja és öntudatos birtokává teszi. Ez a megragadás, ez az összecsukódás saját énünk magasabb lényegével egy meglátásban valósul meg, az absulut szellem képének megragadásában. A hit specifikuma ebben a látóerőben van, "az absolutnak képszerű öntudatrajutásában", amint Hegel mélységes gondolatával a vallás lényegét kifejezte, bár a szempontja ellentétes volt is, amennyiben Ő az Absolut szellemnek öntudatrajutásáról beszél a véges szellemben, holott tudományosan csakis az ellenkezőjéről beszélhetett volna: a végesnek magasabb öntudatrajutásáról az absoluíban, a melyet képpé, s ezáltal öntudatos birtokává tett. Ebben a "képben" nyer a hit világmagyarázó erőt, mert az ember önmagának lényegét benne a mindenség centrális jelentésévé teszi, jelentéssé, a mely az egész valóságnak új értelmet ad. A hit legmagasabb fokán egész tisztaságában jelenik meg az a meggyőződés és bizonyosság, mely a hit minden fokán lényeges, hacsak sejtelemszerűen nyilvánul is, hogy t. i. a Szellem teremi és hat át mindeneket; az a Szellem pedig ugyanaz, ami bennem is van: én a teremtő szellem sugara vagyok; a valóság, a világ az én alkotásom, mert Isten alkotása általam. A hit lényege, centruma ezérí a valóság egészének egyetlen éltető jelentésben való megragadása s ezzel meghódításának biztosítása is. az élet diadalának bizonyos záioga. Az igazi hit lényege a mélységes, intuitiv szemlélődés a valóság egésze felett, ebben az értelemben mondja Böhm: "A világkép teljességében, okot és okozatot egybefoglalva, vallásos érzelmekre lelkesít." Az ösztönt vonás, mely a hitnek gyökerét alkotja, az élet teljességének nemtudatos igénylése az önállítás kényszeréből, mindaddig vak, amíg ebben a látásban szemeket nem kap és így öntudatossá nem válik. Maga az ösztön, a melyet a való viszonylatok támadása és nyomása kényszerít a megváltás vágyává feszülni, még nem hit, de hordozza a hit csiráját, a souverénításnak a tudatalattiból feltörő sejtelmét. Ez a sejtelem, ez az ösztönszerű vonás válik hitté, öntudatos meggyőződéssé e nem tudatos igény kivetítése, képpé alkotása s így megélése áital. A döntő mozzanat tehát az egész processusban az ösztönnek jelentőképpé való alakulása, az ismereti, a magyarázó vonás. Mikor a hitnek a szeme kinyílt, akkor lett igazán hitté és előbb nem. Ha pedig már ez a "látás" megvan, akkor a továbbiak már a hitnek reflexei és vetületei lesznek. Mihelyt a hit a mindenség és az élei centrális jelentését az Istenképben megragadta, ezt a képet azonnal kíséri a vallásos érzelem, a jelentés azonnal átsugározza a világképet és az érzelmekből az indulattáválás útján megindul az életfolyiatás új formája. Mindaz, amit a hitben, mint kedélyi, érzelmi vonást ki szoktak emelni, így a bizonyosság érzése, az életbe vetett bizalom, a reménykedés, a szeretet elc. mindezek következményei a hit centrális magvának: a jelenlőerőnek. Az élet és a világ új jelentése a hit boldogító magva, amely szín gazdag érzelmi hangulattal hatja át a lelket. Ezt az új jelentést pedig az Istenkép hordozza, a hit megtestesülése, ezért a vallásos élet miden további nyilvánulása az Isíenképből ered és ahoz idomul. "A vallásos érzelmek, amennyiben egy végtelen szellem képe idézi elő, erkölcsi és logikai érzelmek

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Böhm: Tap. lélektan, i. m. 62. 1.

egyben . . . tisztaságuk és fejlettségük egyenesen az istenkép tisztaságától s fejlettségétől függ" mondja Böhm. Az igazi hit fényege tehát annak a sup er racionális fényességnek a lélekben való felgyújtásában nyilvánul, amely Isten arcáról esik a világra. Csodálatos szépen fejezi ki a hitnek lényegét, mint saját boldogító élményét Clairvauxi szi. Bernát e szavaiban: "Az értelemben fényesség, a szívben forróság; ott látomás, itt lángolás." És ugyanezt mondj;i Kálvin is: "A hit az emberi elmét megvilágosítja az isteni igazság megértésére, másrészt a szivet abban megerősíti."<sup>2</sup> A hit az elmén át hat a szívre s a szíven át a cselekvésre. De centruma abban a fényben lángol, amelyet az elmében gyújt. A hitnek ebben a megvilágosító, jelentő, magyarázó erejében kell keresni a centrumát, mellyel "új eget és új földet teremt, amelyekben az igazság lakozik"; mert az a lendület, mellyel a hívő egész valója belegyökerezik az örökkévalóságba, ebből a "látásból" születik. E látásban tesz minket a hit bizonyosakká a végesnél magasabb összefüggések létezéséről s győz meg minket arról, hogy ami mint életünk természetéből fakadó reménység élt bennünk, t. i. az örökkévalóság és tökéletesség: az valósággal létezik és elérhető. Ezért mondja mély értelmű szavakkal a Szentírás: "A hit a reménylett dolgoknak valósága és a nemlátott dolgokról való meggyőződés"<sup>3</sup>

A hit mindenek felett és elsősorban világmagyarázó tényező'. Mint ilyen természetes összefüggésben van a másik két világmagyarázó tényezővel, az értelemmel és a képzelettel. Ez az összefüggés igen sok vita tárgya volt és az ma is a tudomány és a gyakorsat világában egyaránt. Csak arra a közkeletű kérdésre utalok, amely egyre fölzavarta a vallásos és a tudós meg a művész lelkek nyugalmát, hogy vajon a hit és tudás ellenségei vagy támogatói e egymásnak, hogy melyik a nagyobb hatalom, melyik az igazi emberi erő a kettő közül? Másfelől, hogy a vallás miféle viszonyban áll a művészettel! Vajon mindkettőt a képzeleti jelleg fűzi e össze s mindakettő "Szép hazugság"-e, vagy a művészet a vallásnak a köntöse-e, a vallás az élet művészete és így tovább. Ezek a kérdések eldöntésük tudományos alapját a vílágmagyarázó tényezők összefüggésének vizsgálatában nyerhetik meg egyedül. A

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Böhm: Tap. lélektan i. m. 62 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kálvin. A ker. vallás rendszere (Ref. egyházi könyvtár. V—VI. Pápa. 1909.) I. kötet 3. könyv. 2. fejezet, 555. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Heb. li., ı.

hit összefüggését kell tehát feltárnunk az értelemmel és a képzelettel, hogy ezzel világmagyarázó szerepének specifikus határait megvilágítsuk.

# 3. A hit összefüggése a többi világmagyarázó tényezővel.

## a) Értelem és hit.

E két tényező összemérése, amely egyedül képes a hit specifikus világmagyarázó erejét és szerepét megállapítani, ősrégi tudományos probléma. Csakhogy a tudományban e két tényező, - mint iátni fogjuk, helytelenül, - nem mint két emberi létmód, önáliító tevékenység került egymással viszonyba, hanem e két tevékenység vetülete és eredménye méreteit össze. A probléma röviden a vallás és a tudomány viszonyának vizsgálatában kerüli szőnyegre. A vallás és tudomány e viszonyát ugyan közkeletűbben a hit és tudás viszonyának nevezték el, de ez az elnevezés a dolog lényegén semmit sem változtat, mert a "hit" neve alatt mindenkor a vallás logikai vetülete, a tan, tehát a hitnek csak egyik, s nem is centrális folyománya lett szembeállítva a tudománnyal. Viszont a "tudás" alatt hallgatagon mindig a tudományos ismeretet értették az illető vizsgálódók. Az ilyen értelemben végzett összemérésbői a következő eredmények lehetségesek és tényleg ezek is alakultak ki: 1. A vallás elnyeli a tudományt. 2. A tudomány nyeli el a vallást. 3. A kettő elkülönödik egymástól és önállóvá lesz. 4. A kettő ellentétbe kerül egymással. 5. A kettő áthatja egymást anélkül, hogy elvesztené sajátosságát.

Arra, hogy a vallás hogyan nyeli el a tudományi, örök időkre legvilágosabb példa a középkori skolasztika marad. Itt nincs egyéb, mint vallás, a vallás pedig a kinyilatkoztatott isteni igazságok rendszere, amelyet a skolasztikusok a tudomány akkori legmagasabb formájának, a görög filozófiának köntösébe öltöztettek. A tudomány egyszerűen kifejezési formája az egyedül fontos, sőt egyedül létező vallásnak. A keresztyén vallás ésszerű: ebben a tételben van kifejezve az egész kérdés lényege. Az értelem, a tudomány nem bírhat más feladattal, mint hogy bebizonyítsa, igazolja a vallás transcendens tényeit. Természetesen ez az egész gondolat, amely az értelmi tevékenység absolut lebecsülését jelenti másfelől a vallásnak is elégtelen és hamis fogalmán nyugszik,

amint azt a következmények eléggé bebizonyították. A mysíika és a reformáció a vallást és a tudományt egyaránt felszabadították ebből a kényszerhelyzetből, a melyben a vallás, az elnyomó ép úgy megnyomorodott, mint elnyomott rabja, a tudomány.

Csak egészen természetes visszahatás volt a felszabadult emberi szellem részéről az ellenkező véglet érvényesítése, amelyben a tudomány nyelte el a vallást. Ennek a végletnek képviselője mindenekelőtt és végeredményében összes árnyalataiban a racionalizmus. Akár Descartes-ot, Spinozát, akár a deistákat, az Aaufklärungot, akár Kantot, vagy éppen Hegelt tekintjük is e szempontból, — bár mindeniknél fogunk találni épen a vallás megértésére nézve jelentős gondolatokat — az az egy egészen bizonyos, hogy mindezeknél a racionális tendencia a vallásos specifikum megsemmisítésére tör. Descartes-tól az Aufklärungig mindenütt az a törekvés érvényesül és válik mindinkább uralkodóvá, hogy a tudomány és a vallás közös gyökere, alapja s később lénvege is az észben van. És bár a cartezianus racionalismus a tudományt és a vallást tulajdonképen területük és igényeik tekintetében függetleníteni is akarta egymástól, végtére mégis a tudomány egyedüliségét hirdette, amikor az általánosító észievékenység, tehát az értelem alá rendelte a vallást is és egész tartalmát nyomorult tételekbe helyezte, amelyeket tisztára a tudományos fogalomalkotás analógiájára, a minden vallásban közös értelmi gerinc kiemelése utján nyert. Ezzel a racionalismus a vallásos élmény minden jellemző vonását lefosztogatta és a vallás teljes sorvadását eredményezte. Nem akarom a racionalismusnak azt a nagy érdemét tagadni, hogy a vallás lényegének tisztázására, amikor annak az emberi szellemben való megragadására mutatott rá, aíapfoníosságu lépést tett; de a racionalismus szelleme, lelke maga a vallás megölő nyavalyája, az a penész, amely belőle minden specifikumot lerág. A racionalismusban az értelem elnyeli a hitet. Egészen természetes, hiszen amint láttuk, az értelmi tevékenység és a hit között éppen a valóság megragadásában van specifikus különbség. Amit a valóságból az értelem ragad meg, az nem specifikus tárgya a hitnek és amit a hit ragad meg, az sohasem lehet teljesen racionálissá.

A vallás specifikuma irracionális, tehát éppen az, amit a racionalismus tételeiből kihúllatott, mint feleslegest, mert nem általánost. A vallás racionalizálása az értelmi tevékenység általunk

részletesen kifejlett korlátoltsága miatt lehetetlen éppen centrális magyában, amely mindig egyéni hittevékenység útján ragadtatik meg. Különösen silány, sőt egyenesen visszataszító az értelem és pusztítása a vulgaris racionalismusban, amely a "józanság" szatócs-lelkével öl meg minden mélyebb vallásos jelentést és felületes utilista morál hirdetőjévé alacsonyodik a vallás cégére alatt. Itt, újra hangsúlyozzuk, az értelem megöli a hitet. És a tudomány elnyeli a vallást, vagy legalább is elnvomia a legmagasabb racionalista felfogásban is, mint a milyen a Kant é, vagy a Hegelé, jól látszik ez Kantnál az isteneszme íikticiíásában és világosan kiütközik Hegelnél is, amikor a vallást a filozófiai (legmagasabb tudományos) ismerettel szemben egy alacsonyabb, s így átmeneti és megsemmisítésre if é It fejlődési fokozatnak minősíti az absolut szellem öntudatrajutásában. A tiszta tudományos ismeret mindkettőjük felfogásában teljes és végleges életcélt jelent, amelyben a vallás már mint tökéletlenebb mozzanat, túl van haladva, Pedig a vallás sohasem olvadhat bele és veszhet el a tudományban és egyáltalában a racionalitásban, mert egyéni irracionalitása \*ezt lehetetlenné teszi. Az az öntudatlan, vagy szándékos értékelés pedig, amely a vallás és a tudomány viszonyában a tudomány elsőbbsége naellett döntött, teljesen indokolatlan addig, amíg a racionalitásból irracionális valóság értéke felett akar Ítélkezni, amit meg sem foghat. 1 Végső eredményében a racionalismussal azonos ítéletet mond a vallás felett, bár sajátságos formában Comte, a pozitivizmus megalkotója.

Comte tulajdonképen két eszmében látja a vallás lényegét: Isten és a halhatatlanság eszméjében. Ez a két eszme pozitív hasznosságát és realitását azonban csak a humanitás eszméjében bírja és az Isteneszme csak képe az emberi egységnek, összességnek, s mini kollektiv személyiség, magában egyesíti mindazt, ami örök emberi, szóval a Humanitást. A halhatatlanság eszméje megint csak dogmaszerű kifejezése a jó maradandóságának isten nem személyes valóság és a haíhatatlanság nem obeictiv realitás. Isten valósága az emberi tények összege és a halhatatlanság az emlékezeten alapuló következtetés az emberi javak maradandóságára. A dogmák és a kultusz C. szerint nem valóságos tényekre vonatkoznak,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. ö.: Boutroux: Tudomány és vallás a jelenkori philosophiában. Ford.: Fogarasi B. Bp. Akadémia. 1914. 15-28. 1.

hanem a képzelet segítőeszközei, a lelkesedés felköltésére. Az igazi vallás lényege épen a lelkesedés az emberi iránt, a Humanitás szeretete, általános emberszeretet. Ez a vallás valósága, poziüvuma. A valóság azonban mindig a tudományban keresendő, mely a valóság rendszere. A tudomány deríti fel a pozitív valóságot, hogy az embert a világ feletti uralomra vezesse és a vallás csak a tudomány által hasznosnak és igaznak itélt pozitívum elérésében mint érzelmi tényező, segíti az embert a cél felé. A vailás annak a Humanitásnak kultusza, amelyet a tudomány mint legfőbb jót, igazolt. A tudománynak és a vallásnak épenezért egy törvénye van, és ez a tudomány törvénye. Amint a tudomány egy alapdisciplinából tágul és bomlik a valóság rendszerévé, úgy a vallás is egy aíapérzeiemből: a nemi szeretetből tágul a család, a nemzet, az emberiség szeretetévé. Comtenál tehát nem a hit áll a tudással szemben, mint másik tag, hanem a szeretet. A tudomány és a szeretet viszonya az egész, melyben a szeretet érzelmi kísérője a tudásnak. A hit elnyeleíett, eltűnt a tudományban. A vallásban a szeretet pusztán jelképekbe öltözik, mikor a pozitív valóságot megszemélyesíti. Így nyer C. egy pozitivista szentháromságot, melynek tagjai: a Nagy Lény = Emberiség; a Nagy Fétis = a Föld; a Nagy Környező — a Tér. Azt hiszem, nem kell most már tovább követnünk C. gondolatát. Az a tény, hogy C. élete második szakaszában maga is elégtelennek találta ezt a vallást és alapelvei megtagadásával egy mystikus álláspont felé vergalt, legjobban bizonyítja egész álláspontjának tarthatatlanságát. Tanításához Boutroux idézett művében szellemes kritikát fűz, amelynek csattanója igen helyesen abban van, hogy az ember nem elégedhetik meg az emberrel} Imádatunk tárgyát nem képezheti az a puszta emberi, amelyet a tudomány megragadni képes. A vallásban épen az emberi tökéletlenségének megrendítő tapasztalása kényszerít az isteni megragadására. Az isteni pedig több, mint az emberiség múltja, jelene és jövője együttvéve, több az emberi tények öszszességénél. A vallásban több van, mint amennyit a tudomány positivizálhat és a szereset csak eredménye valaminek, ami több, mint tudomány.

A Comte intencióinak meg volt a maga nemessége. Ez a nemesség azonban teljesen hiányzik a vallásnak abból az eltiprá-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Boutroux: Tudomány és vallás stb. i. m. I. rész. 1. fejezet. 79—86. l.

sából, amelyet a modern természettudományos és sociologiai áramlatok végeznek. Az elsőnek nagymestere Haeckel, a monismus atyja. Örök időkre páratlan példája marad ő a psychoiogiai analfabéíaságnak. Szomorú intőjelül szolgál a természettudósoknak, akik filozófiát akarnak csinálni ismeretelmélet nélkül. Mert az ismeretelmélet absolut hiánvára mutat Haeckel azon alapelve. — amely épen ezért a legönkényesebb feltevésnek minősítendő,— hogy a valóság elemei között pusztán kvantitatív fokozat rejlik s mindnyájan mechanikai és kémiai változásokból érthetők meg. így az ember is csak anyagi részecskék ideiglenes mechanikai és kémiai csoportosulása, s életének összes rejtelmeit megfejthetik a mechanikai és kémiai törvények, melyeket az értelem felfedez. Nincsenek többé világrejtélyek. A vallás puszta illúzió és hazugság. A tudomány a valPást feleslegessé teszi, összetőri, mert hiánytalan magyarázatát adja a létnek és egyáltalában az egész valóságnak. Merev tagadása ez minden szelleminek és lebecsülése épen annak a gőgös értelemnek, amely megállapítja önmagáról, hogy ő csak anyagi részecskék ideiglenes mechanikai és kémiai csoportosulása. Haeckel így piszkolja be önmagát és méltatlanná lesz arra, hogy tovább foglalkozzunk vele.

Typikus módon nyeli el a tudomány a vallást a sociologiai magyarázatokban. A sociologusok számolnak a vallással és elismerik, hogy a vallás tény. Mégpedig emberi, történeti, társadalmi tény. Mint tény, a tudományos kutatás tárgyát képezi. Éppenezért úgy kell vele bánni, mint minden más ténnyel: megkell magyarázni. A vallás tehát egyszerűen úgy viszonylik a tudományhoz, mint annak tárgya. Természetes, hogy a sociologusok materialista álláspontjuk önkénytelen értékelése alapján a tudományos magyarázatot úgy tekintik, mint a vallás megdöntőjét és abban a dogmában hisznek, hogy a vallás a sociologia által meg van semmisítve, mert meg van fejtve. Azonban szellemes elméleteik az ősember butaságáról több eredendő gyengeségben szenvednek. Először is az a közös alapgondolat, hogy a vallás a primitiv elme védekezése a külső természet ellenséges és érthetetlen támadásai ellen, s hogy ennélfogva a haladó értelmi kultúra mindinkább elpusztítja, mert jobban megadja az ember biztonságérzetét, mint az a kezdetleges képzelődés, megdől, ha meggondoljuk, hogy dacára a természet ismeretének, a villámhárítónak, a folyamok gátjainak, hídjainak, a tűzbiztosításnak, etc. mégis van vallás. Másodszor az a közös meggyőződés, hogy a vallást nem az emberi szellem hanem a primitív ember, az első kezdetleges társadalom életében kell vizsgálni, történeti keretekbe szorít egy fejlődő valóságot és felteszi, hogy az a modern lélekből hiányzik. De még nagyobb baj az, hogy módszerének nincs kellő történeti hitele, mert meg kell elégednie valószínű reconstructiókkal a jelenlegi emberi éleiből vett "néprajzi és lélektani" adatokból s így mégis csak annak a mai embernek életéből magyarázza meg a vallást, akiben lételét is tagadta. Végre nincs mértéke a vallás értékességének mérésére és ha következetes akar lenni, Jézusban semmivel sem láthat többet, mint az emberevő pápuában. Csak növekednek a bajolí ott, ahol a vallás tüneményeit társulási körülményekben keresik s a társulási érdekek sankcionált, képzeleti világrendjét látják az isteni kijelentésben. A tudomány ebben a formájában sem birja racionalizálni és így elnyelni a vallást, mert az irracionális specifikumhoz nincs útia.1

Már a racionalismussal szemben szükségessé vált a vallás elkülönítése és önállóságának biztosítása a tudománnyal szemben

Ezt a feladatot az angol erkölcs-philosophusok, majd Rousseau végezték, amikor a vallásnak *érzelmi* szentélyét, külön területét bizto. stották. Célzatuk apologetikus volt, a vallást ősibb, eredetibb tevékenységnek fogták föl, mint a tudományt s ezzel függetlenné is tették, mégpedig abban az értelemben, hogy a vallásnak nincs szüksége az értelemre és tudományra. A vallásnak igazi függetlenítője, fölszabadítója azonban a nagy romantikus, *Schleiermacher* volt.<sup>2</sup> ő emelte ki egész határozottsággal azt, hogy a vallás lényege nem tudás (ismerés, gondolatok összege, világkép) és nem cselekvés, hanem érzelmi, kedélyi meghatározottság, érzelmi reflexe az embernek a végtelennel való titokteljes összefüggésének, s mint

l Jellemző, hogy ennek az iránynak van a legnagyobb magyar nyelvű tudományos irodalma. Ennek oka azonban nem elméleti érdeklődés, hanem egy gyakorlati materialista propaganda. Utalok üt néhány munkára, amelyből bőséges áttekintés nyerhető az egész irányzat felett. E. Durkheim: A vallásos gondolat eredetéről alkotott klassikus rendszerek kritikai vizsgálata. (Huszadik század. X. évf. 5—6. k. 1909.) Mengen Új erkölcstan. (Bp. 1907) Lester F. Ward: A haladás lelki tényezői. (Bp. 1908.) Gujau: A vallás sociologiája. (L'irréligion de l'avenir, βp. Sociol. kvtár.) Rubin: A vallás keletkezése (Galilei füzetek. 3. sz. Bp. 1912.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Különösen a "Reden über die Religion" stb. II. beszédjében.

ilyen, a tudást és cselekvést megelőző, elsődleges kedélyi bizonyosság, kegyes tudat. (Frömmigkeit.) A vallás megélése a végtelennel való viszonyunknak s ez az élmény öltözik azután gondolatokba és fejeződik ki cselekvésben. Ebben a felfogásban, különösen ennek végleges kialakulásában a vallás és tudomány viszonya merev ellentét lesz, meiy az értelem és érzelem egymástól független alapjain nyugszik. Itt megint nem az értelem és a hit, hanem az értelem és az érzelem kerülnek kapcsolatba, vagy ellentétbe egymással. Azonban a probléma megint eltolódik a helyes látószög alól. A régi psychologia sémái, merev lelki tehetségek állanak egymással szemben, nem az élet egységében gyökerező és egy célra: az élet megvalósítására irányuló világmagyarázó tényezők. Schleier macher a vallás kedélyi magvában nem látja meg a hit specifikus' jelentőerejét, az egész élmény centrumát, amely különbözik, de viszonylik is az értelemhez a közös és egységes életcélban. Sajnos, a fejlődés további menete sem ebbe az irányba tört. Ellenkezőleg, a Schleiermacher álláspontjából elkerülhetetlen dualismus vallás és tudomány között radikális ellentétté lett Ritschl és iskolája kezében. 1 Tulajdonképen a cél itt is a vallás függetlenítése, de éles radikális értelemben. Nem elválasztásról, hanem megtisztításról van itten szó. A vallást meg kell tisztítani Ritschl szerint mindentől, a mi nem őmaga: így elsősorban az értelem toldalékaitól,1 a tudomány belekeverésétől, azután minden tőle idegen tekintélytől. A vallásnak nem is lehet a tudomány a mérője, a magyarázója, mert a vallás nem a tudománynak, hanem a hitnek a tárgya. A vallást csak hittel lehet megérteni. A tudománynak egyetlen ponton sincs a valláshoz semmi köze. A tudománnyal, mint az ismeretek hideg rendszerével a vallás, mint belső élet áll szemben és így egyetlen érintkezési pont sincsen a kettő között. E belső élet értelmi kategóriákba nem fogható tapasztalásokból álí, a melyek közvetlen bizonyosságon alapúinak, míg az ismeretek igazsága mindig közvetett, reflexió eredménye. Azt^ azonban Ritschl és iskolája is nagyon jól érezte, hogy a vallásnak ez a függetlenítése egyúttal megszegényítése is lenne, mert a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A ritschlianismusra nézve v. ö: *Boutroux:* "Ritschl és a radikális dualismus« c. fejezetét, (i. m. II. R. I. f. 226—246. 1.) Az egész theologiai tudományra való jelentőségét kimutatja *Wernle:* Einführung in das theol. Studium, c. művében. (Tübingen 1908.) kül.: 274, 283, 285, 299. 340, 343, 353, 360, 494, 332 sköv. lapjain.

belső élet, a közvetlen tapasztalás, ha semmiféle értelmi, logikai, szemléleti tartalma nincs, akkor semmivé, megfoghatatlanná lett. Ezért Ritschl ennek a benső életnek concret tartalmát kifejezve a Szentírásban találja meg. A Szentírás a vallásos hit tárgya. Az az élet a melyik a Szentírásban gyökerezik, az a vallás. A minden értelmi tevékenységet megelőző vallásos tudat a Szentírásban tárgyiasul, a vallásos tudatnak önmagát fel kell ismernie, meg kell találnia, meg kell élnie a Szentírásban. A vallás az isteni kijelentésben gyökerezik, az az ő világa; ami ezen kivül esik, az más világ, az nem a hit, hanem az értelem világa. Van tehát egy racionális ismeret és egy értelmi világ és van egy irracionális ismeret és egy benső isteni világ. Az előbbi a tudomány birodalma, az utóbbi a Biblia s ezzel a hit világa. A kettőnek egymáshoz semmi köze, a vallás szuverén hatalom és nem támaszkodik az értelem mankóira. Az egész felfogás összes következményei nagyon természetesen jőnek az alapelvből. A vallás szent és sérthetetlen és a profánus tudomány az ő várába be nem teheti a lábát. Érzelem és hit egymást kizáró ellentétek, a hitnek semmi szüksége az értelemre. Van hívő ember és van tudós ember. Támaszkodhatunk a hitünkre és támaszkodhatunk az ismereteinkre, de a kettőre együtt nem. Az, hogy melyik választja a "jobb részt", Ritschl és iskolája előtt nem kétséges. — Ez a felfogás azonban nem hiába ellensége a tudománynak, mert nem is állja meg a tudomány előtt a helyét. Ez menekülés, önvédelem a tudomány fegyvereivel szemben, de hasztalan és oknélküli. A tudomány elől nem lehet menekülni és az értelmet meg nem tagadhatja az, akinek van; akinek pedig nincs, az nem ember. Az "istentelen" tudomány bizony még magát a Szentírást is vizsgálat alá vetette és valószínű, hogy ítéletei nem mindenben a Ritschl szájaize szerint valók. A vallás nem zárkózhatik el a tudomány elől, mert ami emberi, az mind tárgva a tudománynak. A hit és az értelem dolgával is csak így állunk. Egyik nem zárhatja ki a másikat mert nem úgy áll a dolog, hogy van egy hivő és van egy értelmi ember, hanem az igazság az, hogy az ember az, aki hisz és megért, aki ismer és bizonyságot tesz. Az értelem is, a hit is az emberi szellem tevékenységei és ha meg is van mindkettőnek megkülönböztető specifikuma, azért egy célra összemunkáló erők ezek az élet megvalósításában. Olvan erők, melvek áthatiák egymást, ha nem is olvadnak fel egymásban. Az emberi szellem

egységében azonban föltétlenül egyek. A két tényező ezen összefonódását fejezte ki Herbert Spencer a Megismerhetetlenről szóló tanításában. Szerinte a tudomány és a vallás egyaránt az emberi elme munkái, melyek az embernek a világhoz való viszonyából keletkeznek. Hogy egymás mellett megállhatnak-e, vagy nem, az Hb-Sp. szerint nem szorul elméleti bizonyításra, mert a gyakorlati élet bizonyítja, hogy a valóságban tényleg fennállanak egymás mellett. A kettő találkozik abban, hogy az ember számára minden dolog eredetében, lényegében és céljában valami Megismerhetetlen marad, a melyet se meg nem foghatunk, se el nem mellőzhetünk. A tudomány is, a vallás is alapjaikban megfoghatatlan és ellentmondó fogalmakon alapúinak. Miután ennek a Megismerhetetlennek ténye minden tapasztalatot megelőzőleg ott van az észben, azért úgy a tudomány mint a vallás erre a megismerhetetlenre való vonatkozásukban közösségben vannak egymással. Úgy a tudománynak, mint a vallásnak mélyén egy közös elemi meggyőződés érvényesül és ez az, hogy semmi véges és mulandó dolog meg nem érthető valami absolut nélkül, amely "az ontológiai relativum absolut correlatuma", a hogy Pauler kifejezi.¹ Most már a vallás lényege ezen absolutumnak a lélekben önként születő érzelme, amely így benső támasztékot ad a tudománynak, amely e Megismerhetetlen absoluttól függő adott világra vonatkozik. Természetesen iü az absolutum megismerhetetlensége miatt a vallás tulajdonképpen tárgytalan marad, hiszen imádatának tárgyát meg nem ragadhatja és itt van Hb. Spencernek a vallásra vonatkozó elméletében a döntő hiány, amelyet ő psychologiai úton igyekezett, a vallásos eszméknek az álomban való "énkettőzés" tüneményéből való megértése útján megkorrigálni. Azonban magyarázata erőtelen, mert a hitnek mint világmagyarázó, ismerő, jelentő tényezőnek értelmét, lényegét, jelentőségét nem látta. Már pedig azt állítani, hogy a vallás olyan tárgyra vonatkozik, mely nem lehet tárgyává, maga is csak olyan állítás, amelyet a valóság kinevet. A vallásos ember a hit által ismeri imádata tárgyát, különben nem lehetne vallásos. Hb. Sp. nem tekintett bele az élet igazi természetébe.<sup>2</sup> életteljesebb próbálta a kérdést megoldani a Más. módon

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pauler Ákos-, A correlativitás elve. Athenaeum. Új folyam. 1915. 1, köt. 1—2. füzet. 46. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hb. Sp. tanítására nézve I. Collins F. Howard id. művét és Boutros i. művének 87—129. lapjait, amelyben igen találó kritika is van,

Pragmatismus, A cselekvés filozófiája ez, amely kétségtelenül helyes alapelvet ismer iel abban, hogy a valóság tulajdonképen az élet önmegvalósítása. Ebben az önmegvalósításban két főtevékenységet lát: az érielmet és az akaratot. Mindakettó eszköze, létmódja az élet megvalósulásának. Mindakettőnek egy célja van: maga az élet, az akció. Ennélfogva igazolását mindakettó az akció sikerétől, a cselekvéstől, az élettől nyeri. Az Igazság kritériuma a gvakorlati igazolhatóság. Igaz az, ami az életet fejleszti. Az értelem müve, a tudomány is igazolást az élet sikeres fejlesztésében nyer és a vallás igazolása is abban van, hogy az fejleszteni képes. A tudomány az értelmi, a vallás az akarati tevékenység megvalósítása. Az előbbi az adott világra, az utóbbi Istenre vonatkozik. A tudomány eszköze az anyagi világ hódításának, a vallás e hódítás belső célkitűzője, mely az élet önmagába mélyedéséből ideált állit a fejlődés elé, hogy az életet végtelen fejlődés felé lendítse. Ennek a pragmatista felfogásnak legérettebb gyümölcse James valláspsychologiája. 1 James a vallás igazságát, értékét, létjogát gyümölcse igazolja. vallás értékes, mert végtelenül nemesítő, felemelő és hasznos hatása van az életre. A vallásos élmény közvetlen, belső realitás, melyben az ember egy láthatatlan felsőbb világgal való összekapcsolódását tapasztalja meg, amely láthatatlan világ ad értelmet, jelentőséget a látható világnak, amelyet az értelem, a tudomány symbolumokban kifejez. A vallás közvetlenebb, konkrétebb, kiterjedtebb és mélyebb, mert a tudatalatti végtelen gazdagságú mystikus világából táplálkozik, míg a tudomány e tudatalattiból fölbuzgó áradatot törvényekbe, formákba önti a tudatmezőben. Az a mystikus természetfelettiség, amely a vallásos tapasztalatban oly lényeges, a tudatalattiból származik, ahol a végtelenhez, az istenihez való kapcsolódás szálai rejlenek, ahol kialakul a másik én, amely betörvén a tudatba, egyesül a tudatos énnel és a végtelenhez való kapcsolódást öntudatossá teszi. Ebből a kapcsolódásból magasabb szellemi erők áramlanak a világba és az emberbe, lelkesedés, hősiesség. szeretet, nyugalom. A vallás így, mint átfogóbb, mélyebb tapasztalat, áthatja az értelmet is, áthatja a tudomány által kifejezett valóságot is és magasabb lendületet ad az élet megvalósításában előretörő embernek. Ebben a közös célban találkozik össze, mint

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> James: Die religiöse Erfahrung in ihrer Mannigfaltigkeit, (ném: Wobbermin.) Leipzig 1907.

az élet két megvalósulási eszköze, a vallás és tudomány. Lesz alkalmunk még rámutatni James felfogásának néhány olyan döntő pontjára, melyek problémánk tisztázásához nagyon mély és termékeny indításokat adhatnak. Itt azonban két eredeti gyöngéjére kell mindenekelőtt rámutatnunk. Az egyik a pragmatista szempont általános és végzetes hibája: a tudománynak és a vallásnak megcsonkított, atilista fogalma, az igazság egyoldalúan hasznossági kritériuma. Nem a cselekvésben van az igazság mérője, hanem a cselekvés is alá van vetve az igazság mértékének. A tudomány és a vallás nem azért igazak, meri hasznosak, hasznosságuk relatív becsét belső igazságuktól nyerik. A megvalósuló szellem belső törvényei igazolnak és magyaráznak mindent és nem a cselekvés hasznossága igazolja a szellemet magát. Másik hibája Jamesnek az, hogy α vallásos specifikumot ahelyett, hogy megoldaná, megmagyarázná, a tudatalattiba utalja, amely kifürkészhetetlen és így tulajdonképen a megoldást megkerüli. Hogy hogyan, miből, miért keletkezik a vallás, az a tudatalatti megfoghatatlansága miatt olyan titok marad, amelyet nem is szabad kutatni. A tudatalatti sféra felvételével tulajdonképpen el van ismerve a vallás eredetének, specifikumának megfejthetetlensége. Mert ha a vallás tudatossá csak a tudatmezőben lesz, akkor örök rejtély marad, hogy miből lett tudatossá, mi volt azelőtt, honnan keletkezett? Ez vezethette aztán a modern lélektan némely képviselőjét arra a feltevésre, hogy a vallás tulajdonképpen a tudatalatti nyers ösztönök értelmi átalakítása, az öntudat által censurait formája, amely csak származéka, szellemi symbolumokra átvitt értelmezése az öntudatra nézve alacsony értékű, megalázó, állatias indulatoknak, hogy az öntudat érzékenységé befogadhassa őket, amint ezt a Freud álomelmélete is fejtegeti. A tudomány és a vallás összefüggésének problémája tehát , nincs lezárva. Gyakorlatilag nem is lesz soha, mert a valóságban mindezek a lehetséges viszonyok újra és újra fel fognak merülni az emberek különböző egyéni szerkezete miatt. Manapság különösen két táborban folyik a világnézeti harc a vallás és tudomány viszonya körül elemi erővel. Az egyik az u. n. természettudományos világnézet küzdelme a tudomány abszolutságáért és egyetlenségeért, a másik a ritschlianus szellemű theologusok küzdelme a vallás szuverenitásáért az értelem felett. A két felfogás között áthidalhatatlannak látszik az ellentét, aminek oka kétségtelenül mind a két tábor részéről gyakorlati okokból származott felületes egyoldalúság, az emberi szellem igazi alkatának és lényegének elégtelen tudományos ismerete miatt. Majdnem reménytelenné teszi a küzdelmet az a végzetes hiba, hogy a tudománynak is, a vallásnak is nem a szelleme, hanem logikai vetülete, tantartalma, tételei és állításai méretnek össze. Ennek a végzetes hibának teljes nagyságát látta meg Boutroux idézett művében, amikor megállapítja, hogy itt tanok összeméréséből eredmény nem származhatik, mert a vallás és a tudomány a között "logikai összemérhetetlenség áll fenn." Ugyanis a tudomány lényege megfogható a logika utján, de a vallás és annak magva, a hit egyáltalán nem fogható meg a logika eszközeivel, irracionális centruma miatt. Ezért, ha a problémát üvy akarják eldönteni, hogy a tudományos igazságokat a vallás tanaival, értelmi képeivel, tehát egyik vetületével mérik össze, hallgatagon s talán akaratlanul is elfogultakká válnak a tudomány javára, mert a tudomány teljes lényegével a vallásnak csonka részletét állítják szembe.

A megoldás egyetlen lehetősége tehát szerintünk abban van, hogy a vallást és tudományt, mint eredményeket, az eredtető tevékenységekből kell megérteni és így viszonyukat csakis ezen eredtető tevékenységek összefüggésének megállapításából, összeméréséből lehet tisztázni. Amint láttuk, a tudomány az értelmi tevékenység legmagasabb fokú megvalósulása; a vallás pedig a hit tevékenységének reflexe és vetülete. A két tényező tehát amelynek összefüggéséről szó lehet: az értelem és a hit. A probléma tehát se nem a hit és tudás, se nem a vallás és tudomány, még kevésbbé az értelem és az érzelem, az értelem és az akarat viszonvának kérdésében áll, amelyekben mint láttuk, a kutatók felállították; hanem az értelem és a hit viszonyának, összefüggésének kérdésében. Ez a probléma egyetlen tudományos és megoldással biztató fogalmazása. Az eddig kifejtettek alapján már is láttuk és állíthatjuk, hogy az értelem és a hit viszonya nem lehet az egymást kizárás merev ellentéte, mert mindakettő bár specifikus, de mégis ugyanazon célra törő tevékenysége ugyanannak az emberi szellemnek. A szellem egységében tehát e két tényező is mélyebb egységét bírja. Ez az egység még világosabbá válik e tényezők céljából, feladatából, mely szintén azonos. Az értelem és a hit mindketten világmagyarázó tényezők. Szerepük döntő centruma tehát a valóság magyarázatában kw.. S miután a valóság magya-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Boutroux i. m. 368 1.

rázata minden pontján a jelentés megadásában áll, azért az értelem és a hit közös lényege a jelentőerőben van. Miután pedig a jelentés mindig a szellem belső tartalmából kerül a valóságba s így a jelentések sorozatában a szellem maga tartalmát teszi öntudatos birtokává, valósítja meg magamagát, az értelem és a hit egyaránt élettevékenységek tényezői, az élet megvalósulásának eszközei, forrásai. így az a felíogás, amely szerint az értelmi ismerés független az élettől és ebben a tekintetben különbözik a vallástól. amely belső élet, megdől. Az értelmi tevékenység és a hittevékenység egyaránt az élet megvalósulásának szálai és mind a kettő lényege az ismerés, azaz az Énnek a valóságba való átterjedése, mert az ismerés maga az élet, amint a külső valóban önmagát megéli. A két tényezőnek ezen az egységén belül és sohasem ezen kivül kell most már keresni a specifikus szerepet, amelyet az élet megvalósulásában betöltenek. Mert ezen az egységen belül most már különböznek egymástól az értelem és a hit, azaz specifikus szereppel bírnak, hiszen ha nem így volna akkor nem is volnának kettő, hanem egy. Akkor nem hivnák az egyiket értelemnek, a másikat hitnek, hanem vagy értelemnek, vagy hitnek neveznék mind a kettőt és csak az egyik létezne De éppen az a harc, amelyet leírtunk, bizonyítja, hogy az emberi öntudat nagyon is elemi erővel érzi a kettő közötti különbséget. Mi tehát egyiknek, mi a másiknak szerepe a világmagyarázatban? ez a kérdés, amelyben összefüggésük, viszonyuk problémája megvilágosodik.

Idézzük emlékezetünkbe egész fejtegetésünk néhány vezérgondolatát, így első sorban azt, hogy az élet, az egyetlen realitás és valóság *egyéniségekben* nyilatkozik meg. Azután azt, hogy a világmagyarázat mindig ezen egyéneknek mindig *egyéni érvényű képe* a valóságról, amelyben egyénileg valósítják meg az életet. Végre azt, hogy ezen egyéni világmagyarázatokat *közös emberi tényezők, közös törvények alatt végzik, közös értékek kötelező irányítása alatt. Ennyiben* a világmagyarázat mindig obiectiv érvényű és annál egyetemesebb igazságú, minél teljesebben kifejlett szellem tükre, mert *a teljes élet = teljes világkép, tökéletes ismeret.* (V. ö. az 1. fejezettel.) A világmagyarázatot, amint lájtuk, àz egységes emberi szellem három egymásbafonódó tevékenysége végzi: az értelmi, a képzeleti, és a hittevékenység. Az értelem,: a képzelet, a hit tehát világmagyarázó tényezők. Ezek közül minket

most először az értelem és a hit tevékenysége érdekel. Az értelmi tevékenység lényege, amint láttuk, a jelentésadásban áll. De ugyanebben találtuk meg a hit lényegét is. így a két tényező tevékenységének lényege egy és ugyanaz. Láttuk, hogy a képzelet lényege is a jelentés felderítéséből áll s így a világmagyarázó % tényezők lényege általában ugyanaz. E közös lényeg azonban specializálódik az egyes tényezőkben. Mindenikben önmegvalósulás történik ismerés útján, de más-más arányban. Az érielem, a tiszta racionalitás lényege, amint láttuk, az ok- és célszerűség hálózatának az érzékileg adott valóságra való rávitelében áll. A kényszerűen megalkotott érzéki képeket oki és céli viszonyba hozza egymással, törvények rendszerébe ionja a valóságot s ezzel létérdekéhez viszonyítva azt meghódítja. Az értelmi világképben a centrális jelentés az önfenntartás, e körül rendeződik el az egyes adatok jelentése hasznossági rangsorban. Az értelmi tevékenység alapja és tárgya tehát mindig az érzéki kép, ill. ezek összessége, az érzéki világkép. Az értelem mindig ezen kényszerű érzéki képsor átértésében nyilvánul, annak ad jelentést az én tartalmából, azt rendezi bele az okhálózatba és értékeli az önfentartás szempontjából. Szemlélés nélkül tehát az értelmi tevékenység tárgytalan, Kant szavaival "üres" lenne; értelem nélkül pedig a szemlélet "vak", jelentésnélküli maradna. Most már világosan látszik, hogy az értelmi tevékenység kizárólag a tapasztalati, érzéki világra vonatkozik, annak tükrében mutatja fel a megvalósuló életet. Mindaz, ami egyrészt az érzéki tapasztaláson, ill. a szemlélésen kívül esik, kívül esik az értelem körén is. Másrészt mindaz, ami nem fogható az ok és cél viszonyába, merf nem általánosítható, szintén meghaladja az értelem megragadó képességét, amint azt kifejtettük. így kihull az értelem hálózatából az összes létezők páratlan, egyéni vonása, ami irracionális. Nehogy félreértessünk, megjegyezzük, hogy a szellemi élet összes tüneményei is csak érzéki formában lesznek az értelem sajátjaivá. beszéd, kép, mozdulat etc. útján. Az értelem tehát az élet megvalósulását a szélességben munkálja, amíg az a való világ hálózatában kiterjeszkedik. A világban való önfenntartás legmagasabb fokáig vezérli (mélyebb és nem alacsony utilista értelemben) az értelem az embert a tudomány útján, amely az értelmi tevékenység végső és legtisztább megvalósulása, de egyúttal a legáltalánosabb is. Hogy az értelem e világhódító munkájában hol és mennyiben

támaszkodik a képzeletre, azt a maga helyén kimutattuk és még rátérünk, itt elég lesz annak megállapítása, hogy az értelmi tevékenység az érzékeink útján öntudatunkba jutó valóság meghódításában, sajátunkká tevésében s ezzel lényünknek, életünknek a szélességben való kifejlesztésében bírja szerepét, jelentőségét, de egyúttal határait is. Tovább az értelem nem mehet legmagasabb fokán, a tudományban sem. Mivel az értelem lényege az általános emberi functiók azonosítása az ismeretlen tevékenységeivel, s ezúton annak megértése, intuitiv megragadása, ezért az értelem, amint azt már kifejtettük volt, mindig általánosít. Csak azt képes megragadni a valóságból, ami általánosan emberi. Ezért aztán, bár az értelem is mindig egyéni intenzitású, mégis mindig obiectiv jellegű, egyetemesen kötelező erejű/ ismereteket ad, legalább az alapjelentések tekintetében. Azonban azt ami a valóság adataiban páratlan és egyéni, nem lévén azonosítási alapja, az értelem meg nem ragadhatja. Mivel pedig ilyen vonás mindenben van, azért az értelem előtt mindén létezőben marad megismerhetetlen, irracionális maradék. Kifejtettük volt, hogy ez az irracionális maradék egyáltalában megragadhatatlan marad örökre. Nincs rá emberi képesség.

Azok teliét, akik az intuíció revén a valóság hiánytalan megélését remélik és állítják elérhetni, félreismerik az intuíció lényegét, ami az értelmi tevékenység centruma, az azonosítás s így határai azonosak az értelem határaival. A haladás a szélességben be van fejezve az általánosan emberi megragadásával. Láttuk, hogy ezen a gáton a képzelet sem törhet át, merthiszen az értelmi munka stádiuma. Azonban az értelem korlátoltságának igazi jelentősége nem is a szélességben való ezen tehetetlenségében áll. A valóság az, hogy a szélességben az értelem emberileg teljes megvalósítója az életnek, mert a páratlan egyéni vonások a szélességben nem gátolják az én kifejlődését. Azonban az értelem nem teljes megvalósítója az életnek azért, mert diadalra juttathatja ugyan a világ felett az embert, az embert, de sohasem az egyént, akiben az emberi élet személyileg jelentkezik. Sőt és ez igen jellemző, a világot meghódító értelem épen arról győz meg bennünket, hogy az ember, mint egyén, mint concret személyiség, maga is az okozatosság s ezzel a keletkezés s elmúlás kategóriájába tartozik, mulandó, pusztuló, változó lény, mint minden a világon. Maradandók csak azok a törvények, melyeket az értelem felfedez, s amelyek

mindent és így az embert is belenyűgözik a földi élet rabláncaiba. És itt ütközik ki most már az egyéniség kozmikus jelentősége. Én nem az emberi szellem, hanem az én egyéni életem önállítását kívánom akadálytalanul érvényesíteni, én magam akarok élni örökké és nem elégszem meg fajom fennmaradásával. Ami bennem, az egyénben örökkévaló, azt akarom birtokommá, öntudatos sajátommá, bizonyossága tenni. Ezt az örökkévalóságot nem kereshetem a szélességben, mert ott már nem találhatom meg, ott nincs tudomás az egyéni élet sorsáról, befelé kell fordulnom, vissza kell hajlanom énem gyökerére, meg kell ragadnom az egyéniségemet teremtő életforrást bennem. Ezt az életforrást, az absolutot, amelynek sugara vagyok, csakis egyéniségemen át, páratlan mivoltomon keresztül ragadhatom meg, mert egyéni, páratlan nyilvánulása vagyok neki és ő mindig egyénileg nyilatkozik meg. Másokon át tehát nem érhetem el, csak magamon keresztül. Minden lény egyéni oldalával fordul a végtelen felé és egyénileg ragadja meg saját lénye végtelen megvalósulásának bizonyosságát. Ez az egyéni megragadás a hit munkája, amelynek lefolyását, törvényeit részletesen ismertettük már. A hit ad azután a valóságnak egy olyan alapjelentést, mely az élet egyéni megvalósulását biztosítja, hordozza s a hitben gyökerező egyén most már a magasságból uralkodik értelmi ereje által a világ felett is. Azonban a hit egyéni jelentése átsugárzik az értelmi világkép egész hálózatán is, hiszen az az egyén világa és anékül, hogy racionális érvényét megbontaná, (ez nagyon fontos!), összekapcsolja a végtelen élet jelentő képével, Istennel. A hit és. az értelein együtt biztosítják mind általános, mind egyéni oldaláról az élet teljes megvalósítását. Nem ellenségek tehát, hanem összeműködő specifikus tevékenységei a szellemnek.

A vallás és a tudomány e két tényező vetülete és eredménye az élet megvalósulásában, az emberi kultúrában. E kulturéletben a tudomány területe a szélesség, a hité a magasság, a tudomány feladata az élet megvalósításának általános, a hité annak egyéni lehetőségeit megadni. A vallás a tudománynak egyéni irányban való betetőzője, — a kultúréletnek teleológiai kiegészítője, — ahogy J. Colin tanítja.¹

A hitnek tehát kétségtelenül ép úgy ismerés-jellege van,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> J. Colin: Religion und Kulturwerte c. művében. (Berlin. 1914.)

mint az értelmi tevékenységnek, mert hiszen az élet egyéni jelentését, végtelen értelmét ragadja meg. Mélyen igaz tehát Kálvin mondása, hogy "a megismerésben gyökerezik a hit".1 És ebben a tekintetben "az értelem, — amint ugyancsak Kálvin mondja, össze van kötve a hittel."<sup>2</sup> Ebben egy a kettő. Azonban a hit ismerés-jellege nem racionális és ebben különbözik az értelemtől. "Ha ismeretnek nevezzük,— mondja Kálvin, —nem értünk alatta olyan megismerést, amilyennel az emberi érzékek alá eső dolgokat szoktak felfogni. Annyira magasabban álló dolog u. i., hogy az emberi észnek Önmagát keli fölülmúlnia és legyőznie, hogy feljuthasson hozzá. És mikor már eljutott hozzá, akkor sem foghatja meg, (t. i. ésszel, racionálisan) amit érez, de midőn igaznak taríja azt, amit meg sem foghat, e meggyőződésnek bizonyosságával sokkal többet megért, mintha valami emberi dolgot (általánost) a saját tehetségével látga be. . . Az ismeretnek ez a neme minden értelmet magasan felül múl . . . inkább a bizonyosságon, mint a megértésen alapszik."3 Kálvin eme csodálatosan méiy gondolatában épen az van ^hangsúlyozva, hogy a hit ugyan egy neme az ismerésnek. Vie nem racionális értelemben. Az emberi észnek önmagát felül kell múlnia és legyőznie, azaz úrrá lennie az értelem felett az által, hogy^azéríeiem egyéni forrását kell megragadnia az embernek önmagában, hogy életének végső jelentését megfoghassa. Önmagamat az egyént ismerem meg a hitben, mint az örökkévaló egyik életszálát, s mivel a páratlanság megismerése nem általánosításon alapszik, mert nincs rá analógia, azért nem is lehet racionális, bár föltétlenül megismerés, önmagam végső titkának megfejtése és így az élet megvalósulása az egyéni síkban. A hit bizonyossága tehát nem az általánosító okszerűségben, hanem "az Istennel való egység közvetlen ^tapasztalásán nyugszik. Épenezért a hit bizonyossága mindig egyéni marad, míg az értelemé mindig általános, bár tökéletlen. A két functio összefonódása már most ott következik be, hogy az Istenképben a hit által egyénileg megragadott centrális életjelentés belesugárzik az okhálózatba és azt így összekapcsolja az egyén életsorsával. Ez a belesúgárzás egyénileg óriási, döntő jelentőségű: az a tőlünk

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kálvin: A ker. vallás rendszere i. m. III. K. U. fej. 1 köt. 519. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> //. o. 520. I.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> *u. o.* 513-534, I.

független, felettünk is uralkodó törvényrendszer, melyben az értelem a valóságot felfogja, az egyénen keresztül Istenhez, mint éltető, teremtő jelentéséhez fűződik, és így az egyén, mini Isten életének részese, urává lesz a világnak, a végesnek, anélkül, hogy az oktőrvény érvényesülését a valóságban meg kellene bontania. A világtörvények uralma alatt marad ugyan, de azzal a bizonyossággal lelkében, hogy mind e törvények vele együtt Isten kezében vannak s így nem e törvények uralkodnak sorsa felett, hanem Isten uralkodik a törvények felett is és felette is. És így a hitben a világtól való felszabadulás és az Istentől való függés bizonyossága, a megváltás megy végbe. Az örökkévaló Istenben nyugszik meg a lélek a hitben, örökkévalóságának boldog bizonyosságában. A vallást éltető ezen centrális jelentés, mely az egyéni élet örökkévalóságát állítja be a világmagyarázat centrumába, sohasem illeszkedik be absolut bizonyossággal az oktáncolatba, s ha ez a beillesztés megpróbáltatik is, a hit tartalmát mindig megszegényíti, az Istenben egyszerűen végső okot tételezvén. Azután, amint azt a különböző Isten-léti bizonyítékok igazolják, a végső okra, a végső jelentésre való következtetés logikai értéke mindig csak a valószínűség kisebb-nagyobb foka marad, de kötelező érvényű racionalitást nem igényelhet.1 Ez természetes, mert a racionalitás e mindig egyéni jelentést meg nem ragadhatja. És így egy különösnek tetsző, bár nagyon természetes eredményhez jutunk: az értelmi világkép hitele, értéke, jelentősége a hit szemén keresztül végtelenül fokozódik és nő míg a hit tartalma az értelem szemével nézve hitelében, értékében megszegényedik, ezzel pedig az élet megszegényíti, megcsonkítja önönmagát. Ebben van tehát a hit magasabb dignitásának titka, ő a betetőző, a korona az élet müvén, glória az értelmi világkép körűi, mely azt megszenteli, megdicsőíti, a végtelenséghez kapcsolja sugaraival. A hívő élet ezért teljesebb élet, mint a racionalitás szövedékében kiterjeszkedő élet. Ebben van annak a gyakorlati jelentőségű apológiának tudományos alapja, amelyet James a vallásos szellem végtelen nemességének kiemelésével végez.

Ha azonban a hit valóban *világmagyarázó tényező*, akkor az értelem munkájával irracionalílása dacára is kapcsolódnia kell. Az értelem *munkája által* a *szélességben* megvalósuló élei és a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. ö. Böhm: Mi a filozófia? i. m. 38. 1.

hii munkája által a magasba lendülő, a világtól felszabaduló élet végtére fs égy és ugyanaz az élet, az ember élete, a szellem maga. Ha ez a szellem fellendül is a magasba, ez csak azért történik, hogy magasabb szempontból tekintse át világát, amelyen az értelem erejével kiterjeszkedik, hogy még inkább urává legyen annak. De el nem szakadhat a világtól, sőt azt még inkább át kell hatnia, meg kell hódítania, mint megvalósulása egyetlen síkját. A hitben tehát nem egyszerűen a szélességben kiterjeszkedő élet egyéni maradandóságának bizonyossága van megragadva, hanem az emberi éíeínek általában is egy magasab értelme, s így a valóságnak, a világnak is új jelentése. Hiszen Pál apostol szerint maga a teremtett világ is, a rothadandóság, a hiábavalóság átal vetett mindenség is nyög és sóhajt, várván sovárgva az Isten fiainak megjelenését, várván tehát azt, hogy Isten életének, a dicsőséges, tökéletes éleinek hiánytalan tükrévé lehessen. A valóságnak az ok és célhálózatban felfogott értelmi képe magában hiányos. Azok a törvények, amelyeknek érvénye alatt az értelem működni látja az életet, az értelem előtt lelketlen, személytelen erők, adottságok, melyek a világ céljáról, sorsáról nem adhatnak felvilágosítást. Az adottság eredete, legbensőbb lényege és célja az értelem előtt titok marad. Ezt a titkot a hit világmagyarázó ereje oldja meg, amikor a világot is beleiktatja Isten életébe. Hogy azonban ezt megtehesse, amint láttuk az Istenképben megragadott centrális élet- jelentést bele kell sugároznia az okhálózatba, kapcsolódnia k?ll az irracionálisnak a racionálissal. Azt már láttuk, hogy ez a kapcsolódás a tisztán logikai sikban csak valószínű érvényességgel történhetik meg, mint a végső ok beleiktatása az okhálózatba. Ennek a végső oknak azonban racionális őnáliító ereje gyenge, mert az általánosítás útján keletkezett, az Istenképben megragadott jelentés tartalma pedig egyéni. Ennek a jelentésnek tehát tisztán racionális kifejezést nem lehet adni. A hit tehát az értelemmel csak közvetítés útján bír összefonódni. Ez a közvetítő pedig a harmadik viiágmagyarázó tényező: a képzelet. A képzeletben, amint láttuk, van bizonyos fokú racionalitás, mert az értelmi munka stádiuma. De racionalitása nem tiszta, nem teljes. Az értelem előtt szárnyal és az annak még elérhetetlen jelentést sejtelmes, érzéki, szemléleti kép köntösén, hatályosan, megragadó erővel sugároztatja át. Ebben van az értelem önállátó erejét felfokozó hatalma s így önmagának is szinte páratlan önállító ereje, amint pl. a tudományban a hypothezis mutatja. A hitben bensőleg, elsődlegesen megragadott jelentés a maga sajátos tartalmában fogalommá nem lehet, mert megszegényedne, elvesztené sajátosságát, hanem szemléleti képpé lesz a képzelet köntösén át és így sugárzik bele óriási vonzóerővel az okhálózatba. Ezért állítja Windelband, hogy a vallásnak nincs ismeretjellege, mert a tapasztalatfelettiről nincs képzet. Hanem a tapasztalatfeletíiről mythos van, a mely a tapasztalatfelettivel való összefüggésünk képszerű kifejezése képzeleti formája. 1 Hogy a vallásban a hitnek ismeretjellege van, az immár kétségtelen, de W.-nak igaza van abban, hogy ez az ismeret racionálissá csak annyiban lehet, amennyiben a képzelettel és azon keresztül az értelemmel kapcsolódhatik. így a hit és értelem viszonya a képzelet útján áll elő. Ez is éppen azt bizonyítja, hogy a világmagyarázat az emberi szellem olyan egységes műve, amelyben az egyes tényezők munkája összefonódik, átszövi egymást az azonos cél érdekében. Teljes képet tehát erről •az egész világteremtésről csak úgy nyerhetünk, ha a hitnek a képzelettel való összefüggését is kimutatjuk és megállapítjuk.

#### b) Képzelet és hit.

Ennek a kérdésnek megoldásánál nem mellőzhetjük el azt az egyetlen nagyszabású kísérletet, amelyet éppen ennek a problémának megfejtésére tetí W. Wundt az ő nagy néplélektani művében.² Vallásteoriája a mythosképző fantázia szerepének kimutatásán alapszik. A vallás W. szerint azon az érzelmen sarkallik, a melyben az ember magát és a kívüle fekvő világot egy érzékfeletti világhoz tartozónak tudja. Ebben az érzékfeletti világban hisz az ember és hitének az a tartalma, hogy abban az érzékfelettiben legértékesebb törekvései és ideáljai valósulhatnak meg' Ennélfogva a vallásban az érzékfeletti világ metafizikai ideálja és az erkölcsi ösztön kölcsönhatása áll ellőttünk, amint látni fogjuk. Az érzékfeletti világ ideája a mythosban jelenik meg. A mythos nem vallás, hanem primitív világnézet, amelyben vallás, tudomány, erkölcsi életfelfogás egyaránt megnyilvánulnak az emberi fejlődés primitív fokán. A mythosban a néplélek maga tükröződik fejlettsége

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. *Windelband*: Präludien. Aufsätze und Reden zur Einleitung in die Philosophie. (2 kiadás. Tüb. u. Lpz. 1903.) Das Heilige c. fejezetben 372. l.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wundt: Völkerpsychologie II. Band. Mythus u. Religon. 1. u. 2. Tei1. (Lpzg, 1005; II. kiad. u. o. 1911.)

kezdetleges formájában. W. szerint a mythos nem értelmi, hanem képzeleti tevékenység eredménye és ez a kettő nála teljesen mást ielent. Azt heivesen jegyzi meg, hogy az értelem az okkeresésben nyilatkozik; mivel pedig a mythosban nincs okkeresés, azért nincs intellektuális vonás sem. A mythost nem az értelem, hanem az indulatok teremtik, amelyeknek hatalma alatt áll a primitiv ember. A mythosnak a lényege az indulatok átültetése a világba, tehát a mythost a meglelkesítő, megszemélyesítő fantázia alkotja. Az első vallásos tény, ami a mythosból ered, a kultusz, amely állandó cselekvési forma az átültetett indulatokkal szemben. A második az *Istenkép* megalkotása, amelyet a fantázia a démon és a hős vonásaiból combinál. Az Istenben az érzékfeletti létezés, a halhatatlanság és az erkölcsi jellem a lényeges vonások. Mindhárom érzékileg fogatik fel és az Isten erkölcsisége tkp. az emberi indulatokban áll, melyeket befolyásolni lehet, s így alakul ki az Isten akaratának, tetsző indulatának megnyerésére irányuló áldozatok és szertartások rendje. Az istenkép realitás tekintetében fejlődő. Először a kép (érzéki formája, a bálvány, fétis) és az Isten egy, azután a kép csak mágikus symboluma az I.-nek, végre csak látható kifejezése a láthatatlannak, tehát művészi symboluma. Ilyen symbolum az istenember, a ki az egész vallást a váltság tényében hordozza és az érzékfelettit magán keresztül közvetíti. Az érzékfeletti világban most már, W. szerint az emberi társadalom átvitt képére, isteni társadalom fejlődik ki, amelyben a jó elválik a rosztól és végtére, ami az egészben lényeges, a jó diadalt arat a rósz felett. Az isteneszme evolúciója egyenesen az emberiség erkölcsi fejlődésének mutatója, az istenkép mindig életideál. Az egész vallásos képzeletnek ebben csattan ki a lényege: t. i. az emberben élő erkölcsi ösztönt elégíti ki az érzékfeletti világ képével s így a vallás tulajdonképeni reális, emberi magya az erkölcs, a melyet a vallás az emberfölötti magasságba emel a képzelet útján. Már most Wundt a vallások fejlődési irányát az érzékitől a szellemi felé haladásban látja, a szellemiesedés mértékét pedig a symbolumok apadásában. Szerinte legmagasabb vallás az volna, amelyik symbolumnélküli, tiszta vallásos érzelem. Wundt elméletének igen nagy gyarlóságai vannak. Eltekintve magának a néplélektan fogalmának tarthatatlanságától, tévesen és hiányosan látja a fantázia lénvegét, indokolatlanul értékeli a vallás fejlődését és végre megsemmisíti a vallásos élmény realitását.

A képzeleti tevékenység Wundtnál először is csonka értelmezést nyer. Mert azt a maga helyén mi is kifejtettük, hogy van a képzeleti tevékenységnek egy olyan stádiuma, a melyben az indulatok átültetése által meglelkesíti a világot, hogy azt így az én maga-maga tartalmából megérthesse és önállítása útját benne megtalálhassa. De azt is kimutattuk, hogy a fantáziának ez a formája a képzeleti tevékenységnek csak első, s legkezdetlegesebb nyilvánulása, mintegy előkészítője az értelmi tevékenységnek, alacsonyabb reflexiófokon. A képzeletnek van magasabb tevékenysége is: az értelem által megfejtendő jelentések felderítése. És e szerepében a képzelet az élet legmagasabb csúcsáig mindig előtte jár az értelemnek, utat mutat neki, célokat tüz ki eléje a maga sajátságos szemléleti módján. A képzelet tehát nem csak primitív előkészítője, mythosalkotó előfutárja az értelemnek, hanem magasabb fokon annak hatalmas lendítő ereje is. Továbbá Wundt, talán épen e csonka értelmezés miatt, mellőzi a képzelet centrális. specifikus vonását, sőt azt meg is tagadja tőle. Ezt teszi akkor, mikor intellektuális jellegét tagadja és különböztet az okkereső értelem és az indulatokat átültető képzelet között, az ismeret és a mythos között. Van is különbség a kettő között, de van ám egyezés is, amit W. nem lát. Ugyanis a mythosban, a fantázia ezen alkotásában ha nem is ok kerestetik, de mindenesetre ielentésadás folvik. Ezen a fokon jelentést az én még csak indulatainak naiv azonosítása útján képes kölcsönözni a valóságnak, de azért ez is föltétlenül jelentéskeresés és adás, amelyet utóbb az értelem az okhálózatban megkorrigál. De a képzeletnek minden fokon a jelentés megragadása a iényege, épúgy, mint az értelmi tevékenységnek, s ezért, a mint be is bizonyítottuk, a képzelet az értelmi munka stádiuma, specifikus formája. A jelentést azonban a képzelet nem az ok- és célszerűség fogalmi hálózatában ragadja meg, hanem érzéki képeken sugároztatja át és ez az ő sajátossága. Érzéki képek, symbolumok köntösében tárja a jelentést az értelem elé. Különösen ott, ahol a jelentés nem illeszkedhetik bele az értelem okhálózatába, mindig a symbolum által teszi a képzelet a jelentést az értelemnek megközelíthetővé, így elsősorban a vallásban. A symbolum az okhálózatba sugárzó hitnek szükségképeni közvetítője és ebben áll a képzelet jelentősége a hit és az értelem viszonyára, összefüggésére nézve. Most már W. amikor a vallás értékességének mérőjéül a szellemiesedést, ennek mérőjéül pedig a syrnbolumok apadását állítja, egyszerűen olyan valamit akar kidobni a vallásból, ami nélkül az nem létezhetik. Ellenkezőleg, minél életerősebb, egyetemesebb, mélyebb a hit, minél teljesebben <ragadja meg az élet centrális jelentését, annál több és annál szemléietibb symbolumra van szüksége,, hogy átragyoghasson az értelem világának szövedékén ez a megváltó jelentés. Gondoljunk pl. az Úrvacsorára, vagy Jézus vallásos világának centralis gondolataira, amelyek mind symbolikusan lesznek csak megfoghatókká az ész előtt. Azonban mikor a képzelet a hitnek kifejezést ad, nem teremti, hanem csak kifejezi a hitet, közvetíti azt az értelem világával. Ép ebben van a W. egész felfogásának tarthatatlansága. Psychologiai álláspontja nemcsak jogtalan, helytelen, mert tudománytalan és valótlan értékelésre vezette, hanem abba az alaptévedésbe is juttatta, hogy a vallást mindenestől a mythosképző fantázia alkotásának, teremtésének vette.

Pedig a fantázia nem teremti a hitet és a vallást. A vallás élmény, benne a hit által megragadjuk létünk legmélyebb valóságát, a végső realitást magát; a képzelet ennek az értelmi sémákba nem szorítható élménynek csak képszerű kifejezést ad, hogy össszekapcsolhassa azt a racionális valósággal, de a realitás nem a fantázia szemléleti képében, hanem a hit által megragadott és a szemléleti formán átsugárzó jelentés valóságában van. W. puszta illúzióvá, mesévé tette a vallást, amelynek realitása csakis erkölcsi tartalmában van, holott az erkölcsi tartalom csak a hit egyik megvalósulása, vetülete, következménye.

Mindezek után a képzeletnek a hittel való összefüggése világos. A hit a képzeleten át hat az értelemre. A képzelet a közvetítője, átsugároztatója a hitben megragadott jelentésnek a való világ hálózatába. Az értelem által felfoghatatlan jelentést symbolumokban, tehát bár az értelmet megelőző, de mégis az értelmet megragadó formákban fejezi ki és így lehetségessé teszi, hogy az élet egyéni centrális jelentése *képpé* alakuljon s mint ilyen a világkép centrumába új fényforrásként beleilleszkedhessek. A képzelet az egyénit általános emberi s így fölfogható érzéki formán tükrözteti, általános vonásokkal, *hasonlat* útján emberivé teszi. Ezek a syrnbolumok a kifejezés fejlődésének legnagyobb magaslaíán *művésziekké* válnak. Művészivé teszi ezen symbolumokat egyrészt a jelentés meglepően világos tükrözése, másrészt a forrna, a köntös szépsége. *A művészet és a vallás* viszonyának

itt a titka. A művészet azért is annyiban bír nagy jelentőséggel a vallásra nézve, amennyiben a végtelen életet, az isteni ideát emberileg szép, s ezért megragadó formákon szemlélteti, sugároztatia át. A hit nincs reászorulva a művészetre, csak a fantáziára. A fantázia képei pedig nem eo ipso művésziek. De minél művésziebbek, annál inkább képesek a lelket megragadni és a végtelen felé lendíteni. Ezért kell az istentiszteletnek, igehirdetésnek, egyházi éneknek és zenének művészivé lennie, mert ha a fantázia a szemléletek művészi alkotásának magaslatán sugározza át a hitet az értelem világába, akkor megragadó, lendítő ereje megsokszorozódik és az élet diadalát segíti elő. Reméliük, hogy ebből a rövid megjegyzésből is világos lesz az, hogy a művészet és a vallás egymástól teljesen függetlenek és összekapcsolódásuk nem I szükségképen!\*. A vallásnak annyi köze van a művészethez, mint a fantáziának. A fantázia lényeges tevékenysége ugyan a művé-'s szetnek, de azért nem csak a művészet terén érvényesül. A fantázia lehet művészi tevékenységgé is, ez a dolog lényege. És a művészi fantázia hatalmas segítője lehet a hitnek jelentése, tartalma symbolikus kifejezésében. De a képzelet a hit jelentéséi akkor is közvetítheti, ha nem emelkedett művészi magaslatra. i Ellenkező esetben csak a művészeknek lehetne vallásos világképük, vagy csak ők lehetnének a vallás Mesterei más lelkek számára. Hogy pedig ez nem így van, azt pl. a művészetellenes Kálvin példája is eléggé bizonyítja, többek között. A képzelet nemcsak a művészet, hanem a tudomány, az erkölcs, a vallás világában is, szóval az élet megvalósulásának egész területén érvényesül, mint az értelmi munka előkészítője és lendítőereje, mint az irracionális valóság közvetítője a racionálissal.

#### c) Összefoglalás.

Igyekeztem az elmondottakban a világmagyarázat problémájának egyes szálait felfejteni és megvilágítani. Hadd foglalom most már röviden össze az elért eredményeket, mielőtt a hit szerepét a világmagyarázatban véglegesen tisztázni megkísérelném. Az egész életmegvalósulás döntő küzdelme az *ismerés* síkjában folyik le, amely az élet öntudatos birtoklásáért folyik. Az ismerés útján megragadott valóságban az élet önmagát éli meg. Magában az ismerésben pedig a centrális mag minden ponton *a jelentés megadása*, s a jelentések során át az én tartalma válik öntuda-

tossá, bontakozik ki és teljesedik meg. Ebben az egész életmegvalósulásban a világ magyarázó tényezők egymásbafonodó munkája folyik le. Az Én megvalósulása pedig az ismerés által két irányban halad: kifelé a szélességbe, a külső világba, és befelé, az egyéni szellemen keresztül a magasságba. A szélességbe kiterjeszkedő élet legfőbb tevékenysége az értelmi munka, a tiszta racionalitás, amelynek lényege az ok- és célszerűség hálózatának megfonása, melyekben a jelenségek elrendeztetnek, s ezzel az élet általános, egyetemesen kötelező alaptörvényeinek felderítése a valóságban. A magasságba emelkedő élet tevékenysége a hit, mely az élet egyéni megnyilatkozásának legmélyebb jelentését, titkát ragadja meg. A szélességbe törő értelmi munkának a jelentések megragadására való segítője a képzelet, mely a meghódítandó jelentések felderítését végzi, másrészt a racionális erőt segíti fellendülni a magasba akkor, mikor a tiszta racionális ismeret elégtelensége bebizonyul. Másfelől a képzelet a hit által megragadott egyéni éleíjelentést közvetíti az értelemmel. így a képzelet folytonos összekötő hidat képez a valóság, az értelem és a hit között. A jelentés megadásában a képzelet vállain megizmosodó értelem vonatkozik az érzékileg adott valóságra, melyből az érzéki világkép alakúi ki, s amelyet az értelem törvényekbe fog és így sajátjává tesz. Ezt az értelmi világképet megint a fantázia fogja magasabb egységbe (hypothesis, erk. ideál, művészi concepció). Az így kialakult általános emberi világképet az egyén sorsával kapcsolja össze a lét végső jelentésének egyéni intuitív megragadása által a hit, mely aztán megint csak a képzelet szemléleti képein át sugárzik vissza a világképbe.

A hit világmagyarázó erejének megállapításához tehát azt az irányadó gondolatot nyertük, hogy a hit, amennyiben jelentést ad az életnek, annyiban föltétlenül ismerés és így világmagyarázó tényező is, de racionalitás csak annyi van benne, amennyi a képzeletben; ezenfelül pedig annyi irracionalitás, amennyi egyéniesség.

Ezek után azt hisszük, hogy a hit világmagyarázó szerepe és ereje véglegesen tisztázható.

## 4. A hit szerepe és jelentősége a világmagyarázatban.

a) Az Irracionális.

Az előbbiekben nagyon jól láthatóvá vált *az életnek az ismeréshez való viszonya*. Ez a viszony kétségtelenül döntő jelentőségűnek bizonyult be előttünk. Az élet nem egyéb, mint megvalósulás, beteljesedés. Egyéni megvalósulása az egyénekben megvalósulásra törő közös realitásnak. Ennek a megvalósulásnak az útja az egyéneken kívül fekvő valóságba való beleterjeszkedés, ennek pedig az eszköze az ismerés. Az ismerés és az élet egy és ugyanaz abban a tekintetben, hogy az ismerés minden lépésével az é'et lép elő egyet a maga megvalósulásában, az ismerésben bontakozik ki az élet egyéni formájának tartalma, az ismerés által lesz az élet öntudatossá, valósággá. Ami az életben az ismerésen kivül van, az vagy reflexe az ismerésnek, vagy következménye. így az ismerés reflexe az érzelmi, kedélyi világ és az ismerés következménye a kedélyi szérában megfogamzó akarat és cselekvés, amely tulajdonképen nem egyéb, mint tetté vált ismerés, az ismerés betetőzése, záróköve; amely azonban teljesen elválaszthatatlan magától a jelentésadó tevékenységtől. Különösen kiviláglott ez előttünk akkor, amikor bebizonyítottuk, hogy az ismerés mindig létérdeket képvisel és hogy a világmagyarázat mindig az egyéni élet tartalmát tükrözi» maga az öntudatra jutó élet. Az ismerésnek ilyen értelmezése mellett e tevékenység alatt mindazt értenünk kell, amiben az élet a maga tartalmát megragadja jelentések sorozatában. Az ismerés tehát nem fedi a racionalitás fogalmát, az ismerés több mint racionalizálás, mivel a racionális, értelmi ismerés a világmagyarázó tevékenységnek csak egyik mozzanata, amelyhez még a képzelet és a hit munkája is hozzájárul. A valóság, az élet tartalma több, mint amennyit értelemmel elsajátíthatunk belőle és az élet megvalósulásában van irracionális mozzanat is, melyet a hit ragad meg és a képzelet közvetít a racionalis világképpel, a már kifejtett módon. A hit épen az irracionális jelentés megragadása, a hitben az életnek egyéni tartalma lesz öntudatos birtokunkká, ami pedig felül áll az értelem világa. Ezért a vallás sohasem lehet teljes egészében racionális megismerés tárgyává, mert magva, lényege a hit, irracionális tárgyra vonatkozik. Ezt nagyon világosan állapítja meg a vallásfilozófia mai legnagyobbszabású munkássá, E. Troeltsch is. 1 Úgy látja, hogy a valóság sohasem lehet az öntudat előtt teljes racionatissá és hogy főleg a vallásra nézve a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. ö különösen *Troeltsch:* "Psychologie und Erkenntnistheorie in der Regilionswissenschaft" (Tübingen. 1905.) és "Zur Frage d. Religiösen Ampriori (Religion u. Geisteskultur. 1909) c. tanulmányaival.

tény az, hogy a vallás tulajdonképeni érverése a mystikus, irracionális élményben lüktet. Ennek az irracionális élménynek jelentkezését a lélekben a psychologia van hivatva leírni, azonban magát az élmény realitását, amely Isten megjelenése, jelenléte a lélekben, a psychologia se tudja megragadni, mert az örökre irracionális marad; azonban ez élmény lelkifükrőződéséf, psychikai processusát mégis feltárhatja és leírhatja. De azt Troeltsch igen helyesen látja, hogy a vallásos élmények psychologia! leírása még nem magyarázata a vallásnak, titka nincs benne megfejtve. Épen azért a vallásos élmények psychologiailag tisztázott empirikus tartalmát szerinte ismeretelméleti vizsgálat alá kell vetni, a mely az irracionális élmény racionális érvényét megállapítja. A vallásban levő racionális érvény kimutatása adja T. szerint a vallás filozófiai magyarázatát. Mivel a vallás apriori szükségességen nyugszik, apriori észtörvények megnyilatkozása, azért épen azt az észtőrvényt kell kutatni, amely a vallást teremti és formálja. A vallásnak ez a transcendentális vizsgálata adhat egyedül kielégítő tudománvos magvarázatot.

Troeltsch álláspontja kétségen kívül helyes, amenyiben a vallásnak is, mint minden egyéb szellemi jelenségnek, értelmét magának az ismerő szellemnek törvényeiből óhajtja megállapítani és a vallást is az élet megvalósulásának folyamatába helyezi bele. A vallás racionális érvényére nézve azonban mégsem ad határozott feleletet. A vallásos apriorit csak felállítja, de nem oldja meg.

Lényegében egész tanulmányunk ugyanazt a célt akarja szolgálni, a mit Troeltsch a vallásfilozófia elé tüz. Mi is a vallás racionális érvényét keressük, mert hiszen a hit világmagyarázó ereje csakis racionális érvényében rejlik, abban nyilvánul ki, hogy a hit a racionális világképre miféle átalakító hatást gyakorol? Az élet megvalósulásának törvényei azok, amelyeket feltárva, bennük a vallás törvényei is megfejtést találhatnak. Csak egyetlenegy, de döntő pont van, amelyben a mi felfogásunk a Troeltschétől eltér és ez az ismerés tágabb és mélyebb értelmezése.

Ha elfogadjuk azt, amit el kell fogadnunk, hogy a vallás magvában irracionális vonás van, akkor két lehetőség áll előttünk ez irracionális vonással szemben. Vagy azt mondjuk, hogy ez az irracionális vonás egyáltalában megismerhetetlen, mert nem racionalizálható és így tudományos magyarázata is lehetetlen, vagy azt mondjuk, hogy igen is megismerhető, bár nem tudományosan, mivel az ismerés és a racionalizálás nem adéquat fogalmak, mert

van irracionális ismerés is. Ez utóbbi esetben az ismerésnek tágabb és mélyebb értelmet adunk, mint amenyit a tiszta racionalitás jelent. És mi ezt tettük, mikor kimutattuk, hogy ismerés alatt mindaz a tevékenység érthető, amellyel az én a maga tartalmát öntudatos sajátjává teszi, megragadja, tehát mindaz a tevékenység, amely jelentést tud kölcsönözni az én tartalmából az életnek. így a kép-; zelet és a hit munkája is. Az nagyon természetes, hogy a tudojmány számára a vallásból mindig csak anyi közelíthető meg, jamennyi racionalizálható, azaz tényleg azok az észíörvények, amelveket Troeltsch is keres, amelvek a vallást az emberi élet megvalósulásának módiává teszik, azonban az is bizonyos, hogy az ismerés ilyen tágabb és mélyebb értelmezése mellett a vallás racionális érvénye a hit világmagyarázó erejében egész bizonyossággal kimutatható. A probléma szive épen abban lüktet, hogy az ismerés folyamatának, vagy ami ezzel egyet jelent, az élet megvalósulásának mozzanatai miképen függenek össze egymással, amit mi tanulmányunk törzsében igyekeztünk is kimutatni az értelem. a képzelet és a hit munkájának összefonódásában és ez összefonódás törvénveiben. Eredménvül az életnek és az ismerésnek egy sokkal szabadabb és teljesebb gondolatát nyertük, mint a milyet a tiszta racionális ismerés álláspontja megenged. Mert ha valaki azt mondaná, hogy az ismerés az értelem munkája csupán és úgy állítaná, hogy az ismerés és az élet egy; akkor ez ellen tiltakoznánk az ismerés és az élet érdekében egyaránt. Az élet több, mint értelmi tevékenység, az élet az összes tevékenységek kifejlesztő munkája, maga a megvalósulás; de az ismerés is több, mint tiszta racionális munka, mert az ismerés öntudatossá levés, saját tartalmunk öntudatos megismétlése az öntudat előtt, birtokolás, önmagunk megélése a valóságban, önmagunk jelentések sorozatában való megvalósítása, tehát maga az élet, amelyben minden más mozzanat csak ennek a főtevékenységnek következménye. A valóság magyarázatában valósul meg az élet és ennek a magyarázatadásnak csak egyik stádiuma az értelmi munka, amely vonatkozik az érzékeink alá eső külső világ átértésére, az abban való megvalósulásra. Ez a megvalósulás azonban, amint láttuk, nem teljes, nem fedi, nem jelenti az élet teljességét, épen azért az élet a fantázia szárnyain a racionális hálózatból fellendül magasabb megvalósulási síkba, ahol teljességét elérheti önmaga lényegének egyéni megragadása által. Ez a világ pedig a hit világa, a végső titkok

irracionális hazája, amelybe az élet ép úgy behatolhat, mint a? értelem világába és ép úgy megvalósíthatja magát, mint abban. Az élet megvalósulásának területe e szerint részben racionális, részben irracionális. E két terület nem egymás felett, mintegy áthidalhatatlan dualisrnusban létezik, hanem az élet megvalósulásának folytonosan összefonódó két irányát jelenti: az élet kifelé hatol az általános emberi functiók által az érzéki világba és ugyanakkor befelé ható! az egyéni functió által az érzékfeletti világba és így extensive és intenzive megvalósul. Tulajdonképen e két irányt különbözteti meg Windelband, amikor a világban levő' és világfeletii viszonyáról beszél olyan értelemben, hogy a vallás területe a tapasztalatfeletti valóság. W. tapasztalatfeletti-nek nevezi a vallás világát azért, hogy megkülönböztethesse azt az "érzékfelettiktől. T. i. ő nem a testi és a lelki, az anyagi és szellemi ellentétére gondol itt, hanem a valóságban létező, tapasztalati ténylegességnek az örökérvényű értékek világához, a "van"-nak a "kell"-hez való viszonyára. A tapasztalati világba tartozik eszerint a "lelki" is, mint ténylegesség, a vallás világába tartozik pedig a földön nem tapasztalható tökéletesség, az értékek teljessége, a szentséges, az Isten és a halhatatlanság. 1 Így a vallás világa W. szerint, mivel nem tapasztalható, de mégis létező, világ)'életűnek nevezhető. W. fejtegetéseinek értékelméleti jeliege és fontossága van, azonban ezen értékelméleti fejtegetések ismeretelméleti alapozása nála hiányos. Hogy nála miképen áll elő a világfeletti értékek világa, az érthető, azonban a vallásban nemcsak ez az értékdualismus létezik a valóság és Isten között, hanem ami sokkal fontosabb, a valóság és Isten összekapcsolása is a hit által, amely összekapcsolódás az örökkévaló értékek világfeletti világfát a tapasztalati valósággal összefonja és a tapasztalati valóságot beleiktatja az értékek világába, Isten életébe. Ebben az összekapcsolódásban nyer épen a hitviiágmagyarázó erőt. Épen ezért leghelyesebb és legvilágosabb dolog itt a racionális és az irracionális ellentétéről v. viszonyáról beszélni és a problémát a kettő kapcsolódásában látni; amint mi tettük. Mert így csak egy valóságot találunk: magát az életet, amint egyének millióiban megvalósul. E megvalósulásnak módja az

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. ö. W. Windelband: "Präludien".. stb. i. m. i.. fejezetével és Bartók György: A vallás problémája napjaink bölcseletében. (Második közlemény. Prot. Szemle. 1915. évf. 8. szám 605-610. 1.)

ismerés, amely folytonosan két irányban folyik: kifelé az érzéki valóságba és befelé az egyéni életforrásba. Mind a kettőben az egyedüli valóságnak, az életnek tartalma lesz öntudatossá, de kifelé *racionális* ismeretek általános észrendszerében, az értelmi világképben, befelé pedig az ezen racionális világképet is teremtő *irracionális* valóság mindig egyéni megragadásában.

Ennélfogva az élet megvalósulása akkor teljes, ha úgy extensive, mint intensive birtokolja önmagát, azaz, ha az értelmi világkép emberileg elérhető tökéletességében ép úgy urává lett a valóságnak, mint a milyen tökéletesen tisztába jött e világ felett uralkodó élet *egyéni*, legmélyebb lényegével is, ha egyszóval úgy általános, mint egyéni tartalmát teljességében öntudatos birtokává tette.

Azt láttuk, hogy az értelmi ismerésben az élet általános, egyetemes, minden egyénben azonos tartalma valósul meg, de viszont az élet tartalmának minden egyéni vonása megvalósulatlan, megragadhatatlan, jeientésnéíküii marad benne. Mivel azonban az életnek ezen általános tartalma is egyéneken át terjeszkedik bele a külső valóságba, ez az általános tartalom mindig egyéni forrásból származik, bár épen forrása marad ismeretlen az értelem előtt. Midőn azonban az egyén így mintegy kihull, kirostálódik a valóság hálózatából, önáliitása ősi ösztönével érzi meg a megvalósulás csonkaságát és elégtelenségét. Beáll tehát természetszerűleg az az állapot, hogy az ember a racionális valóságra, mint tőle elszakadt, idegen dologra néz, holott az is az ő lénye egy része, életének egyik irányban való kibomlása, de mégis olyan szülötte, amely tőle, az egyéntől függetlenül, elszakadva áll szembe vele. A gyermek is az anya életének egy része, de ha a köldökzsinór elszakadt közöttük, immár függetlenné, mássá lett, aki el is idegenedhetik, sőt szembe is fordulhat vele. így egész bizonyossággal szakad el egyéni életünktől, a mi tartalmunkból született valóság, az értelmi világkép is és mintegy kirekeszti magából szülőjét, mint egyént. Nem akar tudni az egyéni élet kérdéseiről, sőt feléje nő és rideg tagadójává válik annak, majd csak általános törvényekről tudó gőggel ellenségévé is lesz, nyomasztó zsarnokává az egyénnek, elfojtójává az egyéni élet örök igényeinek és kérdéseinek. Csak egészen természetes, hogy az értelem előtt ez a földi, érzéki világ és annak törvényei lesz *minden*. Az egyének puszta lételét nem tagadhatja ugyan, de tagad mindent, ami ezen egyének egyéni

tartalmára vonatkozik; az egyszerűen nincs előtte. Maradandó az értelem előtt csak az, ami általános, az egyének csak átmeneti, futó pontjai a valóságnak, örökkévalósága csak a fajnak, a közösségnek, a világot összetartó természeti törvényeknek van. Az értelmi világképben az egyén múlandó és halálra van ítélve. Ez ellen pedig az egyének lelke mélyén ott van az örök tiltakozás. Ott él az ősi öntudat, a suverénitás sejtelme, hogy ez az egész ellenséges, nyomasztó, kérkedő, tagadó világ az enyém, az én egyéni alkotásom, rámnázve nem benne, hanem bennem van a valóság, az élet, én több vagyok, mint a világ, én ura vagyok a világnak. Így fejlődik ki a küzdelem, a harc az ember és a világ között, hogy az élet teljesebb megvalósulása felé vezesse az embert. E megvalósulás útja mindig elfordulás a valóságtól, visszahajtás az én, az egyén mélyébe, belehaíolás az Irracionálisba, a "viíágfeíetli"-be. És itt többé nem az a kérdés, hogy "mi a világ?" hanem az, hogy "ki vagyok én?" Ki vagyok én? ez a legnagyobb, a végső, az alapkérdés. Önmagamnak, az egyénnek lényegét kell megragadnom tehát, hogy állíthassam azt a világ tagadásával szemben. Mi hát az, ami engem egyénné tesz, páratlan vonásává a valóságnak, mi az, ami az én lelkemen keresztül tekint bele a világba és rajtam át valósítja meg Örök törvényeit benne? A lélek ott áll a lét hallgatag kapuja előtt, amelyen az értelem többé nem lát keresztül, egyedül, teljesen egyedül a létezés őskohója előtt, az Irracionális titkával szemben, ösztönszerű, ősi sejtelmével annak, hogy "ami látható, a láthatatlanból állott elő", (Heb. 11., 2.) ami racionális, az az Irracionálisból származott.

## b) A Sors-probléma.

így alakúi ki minden életben, több kevesebb öntudatossággal a végső és legnagyobb életkérdés: *az egyén sorsának problémája*. Lényege ennek az én visszahajlása az egyént teremtő életforrásra. Most már az élet nem a külső valósággal, hanem önmagának rejtelmeivel akar tisztába jönni és pedig épen azzal a legnagyobb mysteriummal birkózik, hogy az ő egyéni létformáját az egyetemes létezőhöz kapcsoló fonalakat ragadja meg. Az egyén *örök sorsáról* megbizonyosodni: ez az élet gyökérkérdése. Ez a kérdés pedig főképen három pont körül forog: *honnan* jöttem, *mi* az én lényegem, *hova* megyek? *Az eredet, a lényeg* és *a cél* kérdése rejti magában egyéni sorsunk titkát. A "lenni, vagy nem lenni", a

"honnan és hová" e kérdésének megfejtése adhatja meg egyesegyedül az élet királyi biztonságát és bizonyosságát, ez által lehet csak urává a világnak a lélek. Erre a kérdésre azonban sem az értelem, sem a képzelet nem ad feleletet. Tehetetlenek erre, mert ez a probléma az értelmi világkép határvonalát alkotja, melyben az értelem csak egyes határoló fogalmakat, végső elveket bír leszögezni s a képzelet is csak e fogalmak és elvek symbolumokba érzékitésére képes. De sem ni kényszerítő erajü állításuk nincs magáról arról a valóságról, a tartalomról, a melyet az eszmék jelentenek. Nincs, mert mindnyájan egyéni mivoltunkkal fordulunk a lét forrása felé, egyéni vonásunkkal viszonyulunk az élethez, amelynek sugarai vagyunk. Az életnek mindenesetre az a legünnepélyesebb és egyszersmind legfélelmesebb tapasztalása is, hogy van egy titok, egy kérdés, és pedig az, amelyen létünk, sorsunk lehetősége fordul meg, amellyel szemben mindnyájan teljesen egyedül állunk, mint mindenkitől és mindentől elszigetelt egyedüli elemek, a létezés középponti mélységében, minduyájan más és más relációban a Titokzatossal, aki bennünk alakot öltött. Mint valami hajótöröttek, az értelem összetört hajójának kivéteti utasai, üldözve a világ háborgó hullámaitól, ott reszketünk egy magányos, félelmes parton, teljesen magunkra hagyatva, előttünk a,z ismeretlen sötétség, mögöttünk az ellenséges tenger. Bár ez a tapasztalás is általános, azaz minden egyént érintő, de minden egyént sajátosan érintő, épezért sorsunknak nincs analógiája, nem általánosítható, nem racionalizálható, értelemmel meg nem közelíthető. Újra halljuk a Kálvin mélyen zengő szavait: "az emberi észnek önmagát kell felülmúlnia és legyőznie, hogy eljuthasson ide." sors-probléma, röviden nevezhetiük. ahogy olyan végső életkérdés, amely a világban uralmáért küzdő élet egyéni örökkévalóságának titkát rejti. Ez a kérdés, amelyben lényünk maradandóságának és diadalmas erejének bizonyosságát kutatjuk, nem mindig áll az élet homlokterében, nem mindig öntudatosan vezető-kérdése az életnek. Alacsonyabb reflexiófokokon az élvezetek lobogása közben elhalványodik, mert az egyén belevész az érzéki önállítás sikerébe, de újra fölvillan, mihelyt az élvezetek tüze kihamvad és beáll az életérzés tompulása, mint természetes reakció. Éhség, szomjúság, testi fáradalom, veszedelem, betegség etc. újra fölidézik a világgal szemben való tehetetlenség kínját és megtörik az életenergiát. Föllép tehát a testi élet, az érzéki létezés zavartalán teljességének hiányérzete és vele együtt a Sors-probléma nagyon érzéki, nagyon kezdetleges formája. Láttuk már, hogy ez ellen a kín ellen az egyén az értelem erejével védekezik, annak segítségével törekedik eligazodni a világban és úrrá lenni afelett. Mikor aztán az értelem eléri virágkorát és hódító láncaival törvényekbe kötözi a valóságot; ereje teljes fényében újra elsápasztatja, háttérbe szorítja a Sors-problémát az önfenntartás sikere. Az élet delén, a tett, a munka, a számítás, a siker fényében az egyén« lét végső titkai elnémulnak. Az értelem csődje kell ahhoz, hogy ez a kérdés, de most már sokkal hatalmasabb formában újra homloktérbe kerüljön. A fejlődésnek magasabb fokán, ahol többé a lelket nem elégítheti ki az értelem világmagyarázata, ahol az emberi szellem a világ felett való uralom lehetetlenségének tudatára jut múlandósága érzésében, ahol a fizikai önfenntartás akadálytalanságát magának az értelemnek acélíörvényei cáfolják meg, ahol fellépnek az egyéni élet nagy kérdései, egyszersmind az élet nagyobb, szellemibb értékei, amelyek az önfenntartás tisztán fizikai sikereinél magasabb javak létezését hozzák öntudatra, ott újra fájdalmas tehetetlenséggel áll az ember a rideg, ellenséges, pusztító világban és újra fölbukkan a "honnan és hová", a "ki vagyok én, miért élek?" nagy kérdése. Föl kell bukkania az egyéniség mélyén ott rejlő ősi ösztönből kifolyólag, amely uralkodásra hívja az embert. A fantázia segítő tevékenysége táplálja mindenütt ezt az ősi igényt. A legprimitívebb fokon is ott van már meglelkesitő erejével, majd az indulatok világát sejtelmes látomások szárnyain emeli az értelem síkjába és az értelem csődjénél újra megjelenik, hogy az életet magasabb síkokba lendítse. Minél inkább emelkedik azonban pályáján, az élet megvalósulása végső csúcsai felé, minél magasabb és szellemibb értékek jelennek meg a fantázia symbolumaiban az élet előtt, az egész megvalósulás annál egyénibbé kezd válni. Az élet akkor a legkevésbbé egyéni, amikor a leginkább érzéki és akkor a legegyénibb, mikor a legszeilemibb. Mivel pedig az élet megvalósulási útja az érzékitől a szellemi felé halad, egyúttal az általánostól halad az egyéni felé is és így teljességét okvetetlenül az egyéniben éri el. így az érzékiség fokán az egyéni teljesen el van nyomva, s ezért a Sors-probléma is alig ismerhető fel a maga igazi lényegében az érzéki burok alatt, bár okvetetlenül jelentkezik. Az értelmi tevékenység virágkorában, mivel az értelem föltétlenül az érzékire vonatkozik és attól el nem szakítható, az egyéni elem csak fizikai vonatkozásában, az önfenntartásban nyilvánul meg és az egyéni elnyomására, tagadására vezet. Azonban az értelem világképében előbb-utóbb beáll a szakadás és fellép a Sors-probléma. Az értelem u. i. mintegy önönmagát veri bilincsekbe törvényei által és alkotását, szülöttét olyan objecíiv hatalommá teszi maga felett, a melynek zsarnoksága tűrhetetlenné válik feleíte. A világ és az ember között ki kell törnie a küzdelemnek és ez a küzdelem a lélekben az anyag és a szellem, a test és lélek harcában jelentkezik. A szellem uralmáért vivatik a harc az értelem által megragadott érzéki világgal szemben. Az értelem az, amely a világot a szellemiség ellenségévé teszi, mert annak tagadójaként ismeri meg. Az értelem maga lesz így ellenségévé az életnek, mintegy önmaga marcangoló és tagadó zsarnokává. Miért? Mert a szellemiség értékei hozzá vannak kötve az egyénhez. A tiszta racionális hasznosságon felülálló, u. n. önértékek, tehát az igazság, az erkölcsi jó, a szép mint lényünk legbensőbb lényege, mint ősi igényei a személyes életnek, jelennek meg az öntudatban, szemben a világgal, az érzéki lét értelmi képével. Az értelmi világkép egész határozottsággal nem ismeri az önértékeket. Seholsem az igazság, az erkölcsi jó, a szép érényesülnek benne, hanem csak az önfenntartás érdeke a ténylegességben. Az értelem világa az, ami van. Az igazság, a jó, a szép pedig ebben a világban nincs, hanem kell hogy legyen, tehát magasabb követelmény, parancs, ideál gyanánt létezik és pedig mint az élet megvalósulásának végső tartalma, igazi lényege, az élet tulajdonképeni magva, centruma, aminek a tényleges világ ellensége és tagadója. A szellem ősi ösztöne tehát, mint önlényegét érzi és állítja e legfőbb értékeket, mini saját tartalmát és azt akarja, hogy a valóság igazzá, jóvá és széppé legyen, ami pedig azt jelenti, hogy a szellem a valóságot csakugyan a magáévá, a maga tükrévé akarja tenni, meg akar benne valósulni teljesen és hiánytalanul. Ehhez pedig az értelmen túl levő erőre van szükség. Megint itt áll a Sors-probléma: én több vagyok, mint a világ, mi is vagyok én hát? Értékek hordozója vagyok, amelyek bennem szunyádnak, általam élnek. Ezen értékek felette állanak a valóságnak, amint azt az értelem megfoghatja, felette állanak az értelemnek magának, felette állanak az ok- és cél kategóriáinak, szóval irracionálisuk, mert az egyéni létben gyökereznek. Az igazság, a jóság, a szépség személyes ügy, mert hiszen sugarai a szellemnek, amely maga is értelemmel át

nem hatható képzeleti, közvetített szymboluma az életnek, amely az egyénekben jelentkezik. Ezeknek az értékeknek bele kell sugárzania az értelmi világképbe, meg kell hódítaniok a valóságot. Ezt a fantázia közvetítése áiíal érik el, amelyen keresztül az értelemmel összefonódnak. Lényegükben megfoghatatlanok maradnak, mint a szellem maga, de symbolumokban megragadhatóvá lesznek az értelem számára és áthathatják, uralmuk alá hajthatják a valóságot. Teljesen racionálissá azonban sohasem válhatnak, egészen meg nem valósulhatnak e világban, ideálok maradnak örökre És ami fő és lényeges, mind személyesebb, egyénibb ideálok. Az igazság, a jóság, a szépség végső íokon tudósok, erkölcsi héroszok és művészek személyi, egyéni életébe vész bele, akik végtére maguk lesznek ezen értékek egyéni biztosítékai, garanciái, az értékek nevelőmesterei. És az életnek ezeken a legmagasabb csúcsain újra fellép a Sors-probléma örök kérdéseivel. Mi hát ezen értékek összjelentése, végső egysége és valósága, a mely az egyéneken át sugárzik bele a világba? Maga az egyén a végső realitás, avagy csak egy sugárszála a valóságnak, az Életnek magának?

Így az életnek akármelyik mozzanatát vegyük is vizsgálat alá, kezdettől végig mindenütt, hoi sejtelmesen, hol világosan, a létszükséghez képest mindenütt oit áll előttünk az egyéni élet örök sorsának kérdése; a kiterjeszkedő élet mindig vissza is hajlik önmagába, hogy valósága legmélyebb gyökerétől el ne szakadjon soha.

Ezt a gyökeret, mint önlényegét, mint teremtő életforrását az egyén, fejlődéséhez képest más és más formában ragadja meg ugyan, de benne mindig önlényegének végtelenségét, örök becsét ragadja meg. Ősi igényét, a tökéletességet (akár érzéki formájában, mint végetlen fizikai létezést, akár szellemileg, mint az értékek teljességét) teszi benne bizonyossággá, öntudatos sajátjává egy mindeneket éltető jelentés képében: Istenben. Lényének végetlen és tökéletes teljességét, egyéni életszálának magyarázóját és tereintőjét, Istent ragadja meg a hit által Amint a maga helyén láttuk is, az ember sorsa a hitben eldőlt, mert az egyén örökkévalósága és abszolút értéke Istenben biztosítva van. Az egyéni élet boldogan olvad bele örök forrásába, eggyé lesz, összekapcsolódik titokzatos urával és lényegéve!. A hit ezen boldogító éleményében megváltás, felszabadulás van a világtól, (ami alatt mindig az értelmi világkép értendő.)

és annak törvénye, a halál, mert az csak az érzéki létre vonatkozik, mi pedig több és más vagyunk, mint az érzéki valóság, mi szellemi lények, örökkévaló sugarai vagyunk az abszolút szellemnek, egylényegüek vele, képének hordozói. Mi a hííben feléje emelkedtünk annak a pusztán általános emberi életnek, amely az értelmiség hálózatában megvalósult. Mi beleérkeztünk a hit álta! az emberfeletti szellemiség szférájába. Ezen a ponton találkozunk össze Eucken vallásfilozófiájával, aki a vallásban ép azt a felismerést látja, hogy az embertől, mint a természet és a társadalom elemétől független szellemi világ, az az emberfeletti szellemiség bennünk jelenlévő, teremtő hatalommá lesz, a vüágfölöíti tökéletesség, az élet teljessége belénk plántálódik és az embert a maga életének hordozójává, a világtól független kozmikus tényezővé teszi. A testtel, a bűnnel, a végesség korlátaival vivőit harcban a végtelenségért folytatott küzdelem az, amely felemeli az embert önmagán át a természet és a társadalom élete fölé a szellemi élet valóságába, mintegy a valóság lelkébe. Eucken gondolaiában mély igazság van. A hit által felülemelkedünk a véges világon, az értelem alkotásán, a valóság lelkébe, értelemadó centrumába. Megragadjuk önlényegünk teljességét, szentséges tökéletességét Istenben. És ezzel a hit meggyőzi a világot. Az embert függetlenné teszi a világtól és fölszabadítja rabláncai közül. A ki Isten életének részese, azt a világ többé nem kötözi bele a maga racionális korlátaiba. A Sors-probléma a hit által megoldatott.

Azonban ne feledjük el, hogy szegyén, az isteni élet tényezője« világban van. E világ törvényei az ő életének is törvényei, az értelem műve az ő életének egyik megvalósulása. Azzal, hogy a világtól elszakadt, önlétét vágta ketté és így a megvalósulását lehetetlen!tette. Bármily természetes is a hit által való elszakadás a világtól, mégsem jelenti az élet megvalósulását és a valóságban a világtól való elszakadás mindig a vallás elnyomorodására is vezetett. A hit nemcsak függetlenít a világtól, urává is tesz annak. A világ a tied! Ne légy hát rabja, hanem úra, a ki életéi benne megvalósítja. A világ Isten életének megvalósulási síkja te általad, lényed egész

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L:R. Eucken: "Der Wahrheitsgehalt der Religion.« (Lpz. 1901. II. kiad. 1905.) "Hauptprobleme der Religionsphilosophie der Gegenwart." (Berlin. 1907.) "Az élet értelme és értéke" (Ford. Schöpílin A. Kultúra és Tudomány. 16. Bp. 1915.) c. müveit.

isteni tartalmát, örökkévaló értékeit e világban kell kifejlesztened és magvalósítanod. És így a hit, mely lényegében az egyénnek Istennel való összekapcsolódása, s így örökkévalóságunk bizonyossága, a magragadott életjelentést visszasugározza az értelmi világképbe és e visszasugárzás közben *vallássá* lesz, szétvetődik az éleímegvalósuíás összes tényezőibe. A hit éltető jelentése a képzelet útján lesz a racionális világ centrális jelentésévé és összeköti benne és általa az életmegvalósulás két irányát: a racionálist és az irracionálist, az általánost és az egyénit. így ez az eredetileg két folytonosan ellentett irány egyesül *egy magasabb önállításban: az Isten életében,* melynek a világ megvalósulási síkja, az egyének milliói pedig mindanyian sajátos hordozói. A hit vallássá, megvalósulássá, életté lesz és amint *Símmel* tanítja, az embert egyfelől a sorssal, másfelől a természettel és az emberekkel kapcsolja össze.<sup>1</sup>

Az egyéni életsorsnak a racionális valósággal való összekapcsolásában nyilvánul ki a *hit világmagyarázó ereje*.

## c) A hit világmagyarázata és annak érvénye.

Simmel idézett műveiben s általában egész vallásfilozófiájában igen érdekesen jut kifejezésre a hit világmagyarázó ereje. Azt minden igazi vallásfilozófus állítja, (csakhogy nem bizonyítja be) hogy a vallásban a lényeges mindig a véges világnak és az embernek összekapcsolódása az érzékfeletti, világfeletti "magasabb" szellemi világgal és hogy ez az összekapcsolódás az Isten-hitben történik meg. Amint láttuk, ez Wundt James, Windelband, Eucken, Troeltsch és általában minden komoly valláskutató alapgondolata, ha más-más módon jut is kifejezésre. A hiányosság csak abban van, hogy ezek a kutatók eazt, mint végső tényt egyszerűen állítják, de nem adják kielégítő magyarázatát az emberi élet megvalósulásának törvényeiből. Símmel is egy ilyen állítást tesz elmélete alapjává, amely azonban tanulmányunk centrumába vág. Szerinte u. i. a vallás világteremtő hatatom, amely a valóságot, a létet egy specifikus kategóriában fejezi ki. A vallásos világ-teremtés azonban szerinte nem azonos tartalmú az értelmi világképpel, hanem azzal szemben önálló. U. i. a valóságnak különböző kategóriákban való kifeiezései vannak, így egyik kifejezése a tapasztalati világkép, egy másik

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L: G. *Simmel:* "Die Religion." (Frankfurt a. M. 1905.) és "Beiträge zur Erkenntnistheorie der Religion" (Zeitschrift f. Philos, u. philos. Kritik. 1902.) c. műveit.

a tudományos, egy harmadik a művészi, egy negyedik a vallásos világkép. Ezek a kifejezések egymással coordináltak és együtt a teljes valóságot fejezhetik ki, de önállóak. Így amint láttuk, a vallásban Símmel az embernek a sorshoz, rnásfelől a természethez és az embervilághoz való viszonyának specifikus kategóriában való kifejezését látja.

Símmel ezen felfogása többet is, kevesebbet is mond, mint a mennyit mi mondhatunk. A vallásban tényleg van világteremtő hatalom olyan értelemben, hogy a vallás centrumából, a hitből a valóság új magyarázata származik, a hit fényében a világ és az élet képe átalakul, a hit világmagyarázó, "új eget és új földet" teremtő erő. Azonban a hit magyarázó sugarába kerülő világkép, az emberi értelem és képzelet alkotása a hittől csak új megviíágítást kap, de új tartalmi vonást nem, viszont a hittől új megvilágítást kap a tudomány és a müvészetalkotía egész valóság és így a hit és a vallás több, mini egy, a tudomány vagy a művészet, vagy a tapasztalás világától különválasztott és azzal coordináli világmagyarázat: a hit, mint vallás, áthatja az egész emberileg megismert valóságot és annak új jelentést, ú/ értelmet ad. Hogyan történik ez? az a kérdés. Megint azt az alapgondolatot kell felelevenítenünk itt, hogy az ismerés az élet megvalósulása. Az ismerésben a tőlünk jdegeot magánk tartalmával ragadjuk meg és ezzel magunkat éljük át az ismerésben. És pedig két irányban. Életünk tartalmának: általános vonásait valósítjuk meg az érzéki világról alkotott értelmi képben, életünk egyéni tarialmát ragadjuk meg a hit által Istenben. A világ és az hißn a valóságnak, az életnek az a két jele, amelyben a mi életünk egész tartalma megvalósul az ismerés fáltal. Azonban épen a mi egyéni életünkben, személyiségünkben a valóság e két ellentett fele eggyé lesz, Isten élete rajtunk keresztül árad bele a világba. Miután pedig Istenben egyéni életünk centrális tartalmát, mint jelentest, jelentőképben ragadja meg a hit a fantázia segítségével, azért ez a jelentőkép, mint centrális jelentés, Illeszkedik bele a világról alkotott képünkbe, egyéniségünkön át.

Mivel az Istenkép a lélek mindenkori legfőbb értékeinek szálaiból szövődik, szentséges hordozója legfőbb vágyainknak, azért az Istenképben ezen értékek szummitása áll előttünk, s általa az értékek világa sugárzik bele az adottságok világába. Isten, mint az élet legfőbb értékeinek hordozója, *teljessége*, a *világ* jelenségeit

új relációkba állítja ezen értékekhez való viszonyításban. A hit megvilágítja a valóság elemeinek azörökkévaló értékek szentséges szummitásához: Istenhez való viszonyát. "A hit — mondja Boutroux, mindenben megkülönböztet egy olyan oldalt, mely Isten felé fordul."1 Épen ebben a megkülönböztetésben, kiemelésben, megvilágításban van a hit világmagyarázó ereje. "Hit által értjük meg, mondja a Szentírás, hogy ami látható, a láthatatlanból állott elő." Azaz a hit az értelem korlátolt és véges világképét belehelyezi a végtelenség távlatába és a véges mozzanatoknak azon láthatatlan szálait világítja meg, amelyek ezeket odakötik, visszavezetik egyet\* len középpontba, isten teremtő szellemébe. Ezek a szálak az egyénen keresztül vezetik vissza a valóság összes szétvetődött pontjait Isten életébe. Az egyén Istenképe tehát a mindenség egyetlen éltető, centrális jelentésévé lesz, a valóság Isten életének megnyilvánulása az egyénen át a világban. A hívő embernek az egész világ Isten életét sugározza, benne a változás és a küzdelem csak futó mozzanatai az örökkévaló, isteni élet diadalmas felszabadulásának, a mely felszabaduló, megvalósuló élet minden végesnek és tökéletlennek örök jelentést és isteni rendeltetést ad, mert hiszen minden azért van, hogy Isten életét valósítsa meg és tükrözze. Mit ad tehát a hit a világnak? Beleállitja a végest a végtelenbe, összekapcsolja a mulandót az örökkévalóval, az érzéki valóság értelmi képét hálózatává teszi az isteni életnek, amely azon át megvalósul, egyszóval örökkévaló jelentést, értelmet, célt ad a világnak és ezáltal annak új magyarázatát is adja. A vallásos világmagyarázatban tehát minden Istenben és Istenért létezik, Isten az élető jelentés, a reális tartalom a valóságban. Mivel pedig Isten az egyéneken át nyilatkozik meg, az egyén az örök célok tulajdonképeni hordozója, az isteni élet megannyi sugara, és így az ember a világnak ura, a benne levő örök tartalom öntudatos megvalósítója. "A világ sóvárogva várja Isten fiainak megjelenését." A világ sorsa az embertől függ. A világ az emberért van, hogy az ember Isten életét élhesse. A hit tehát végeredményében az emberi élet örökkévaló jelentését és értékét világítja meg a valóság tükrében, amelynek az értelem csak véges, földi jelentését és értékét világította meg abban. A hit annak, amit az értelem alkotott, végtelen és örök jelentőséget ad és így az értelmet megdicsőíti és

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Boutroux i. m. 407. 1.

megszenteli. Mihelyt tehát a hit megragadta az élet ősforrását, titkát, sorsának hordozóját Istenben, a racionális világkép azonnal új világításba kerül, új értelmezést, magyarázatot kap. Azt állítani, hogy a hit által az ember valami olyat lát meg, ami túl van őrajta és a valóságon, tehát bizonyos supranaturális valóságokat, határozott tévedés, mert a hitben is csak saját emberi tartalmát ragadja meg és éli át az ember, még az extatikus látomásokban is saját vágyai és igényei öltöznek a képzelet köntösébe, mert ember egyáltalában nem ragadhat meg egyebet, mint ami emberi. Azonban önmagát, mint a valóság lényegét, legmélyebb jelentését, mint magának az örökkévaló életnek részesét ragadja meg a hitben, egyéniségének teremtő forrását és mikor magát ezt az ősi, egyetlen realitást önti jelentőképbe ősi igényeinek, vágyainak szálaiból a képzelet erejével, ezzel, nem lehet tagadni, az egész valóságnak, az egész racionális világképnek új központi jelentést ad. Önmagának sorsához kapcsolja a világot, egyéni létérdekének magyarázó szempontja alá állítja az egész mindenséget s ezzel a világot a maga világává, saját megvalósulási síkjává teszi. Mit jelent nekem, az egyénnek a valóság? — ez a kérdés, amire a hit felel. Amint láttuk, az egyént a való relációk által fenyegetett és megszorított ősi igénye, a korláttalan, teljes élet vágya ösztökéli arra, hogy az élet korláttalan teljességének, megvalósulhatásának biztositékát megszerezze. Megcsonkított, elpusztítással fenyegetett egyéni önállításának hiányát csak a végtelen, a tökéletes élet pótolhatja. Ezt a pótlékot az egyén ősi igényének, szuverenitása sejtelmes ösztönének kivetítése, képpé alkotása, s e képhez való odakapcsolódása által szerzi meg. A végetlen és tökéletes életet Istenben, mint jelentő-képében ragadja meg, ez a jelentőkép pedig sohasem lehet más, mint önmagának, az egyénnek végtelen, megvalósult, tökéletes mása, akiben teljessége van az emberben csak csonkán, csak vágyakozásban jelentkező életnek. Ez az Istenkép tehát mindig a tökéletes és örök élet képe, jelentése, de minősége mindig az egyén fejlettségétől függ. A primitiv ember a végtelen életet örökös, boldog evés-ivásnak és szerelmeskedésnek gondolja, óhajtja, s ezért Istenképei a fizikai teljesség és boldogság képei; naiv hedonizmusát és utilismusát testesiti meg isteneiben a római és a görög, az örök fájdalmatlan nyugalmat teszi istenévé a zaklatott árja, a féltékeny és boszúálló szentséget az exclusiv zsidó, a menyei Atyát, a szeretetet a szellemi értékek világában élő keresztyény. A tökéletesség képe, személyi symboluma, az Istenkép tehát mindig a tökéletes létet jelenti, de ez a tökéletesség előbb fizikai, anyagi, osztologiai teljesség, utóbb azonban mind szellemibb, mind értékjellegűbb, axiologiai teljességgé lesz. Lényegében azonban az Istenkép mindig az értékek szummításának hordozója, jelentőképe s így életideál, melyben mindenkori értékeink szentséges teljessége van, mint leghőbb vágyaink, legmagasabb törekvéseink célpontja, kitűzve. Most már, amikor ezen ideált, mint saját lényünk végetlen és tökéletes mását, a hit által megragadjuk, azaz, amikor vele, mint önmagunk valódi lényegével, összekapcsolódunk és a lélek a képzelet aranyszálaiból megszövi ezen ideál képét, a mely imádatunk és hódolatunk tárgya lesz, ebben a képben az értékek szummitása, az értékvilág maga lép be a racionális világkép szövedékébe és ezen a szövedéken át- meg átragyognak átformáló, mélyebb értelmet adó szálai. Mikor értékeinket a "szentséges" fokán látjuk meg, mint önvalónk végetlen tökéletességét, ebben épen az egyénnek a világgal szemben való szuverén tiltakozása nyilvánul meg, az a bizonyosság, hogy az értékek világa nagyobb, hatalmasabb, örökkévaló érvényében több, mint a világ és ez nyilvánul meg abban a meggyőződésben, hogy Isten ura a világnak, az értékek uralkodnak a valóság felett. Isten teremti, formálja a világot élete tükrévé, önállítása megvalósulási terévé. Mivel pedig Isten miáltalunk munkál, él, bennünk hat és teremt, azért a világ a miénk, mi urai vagyunk, mi teremtjük, formáljuk a világot, mint önállításunk tükrét, pályáját, mivel mi Isten lelkének részesei vagyunk. "Akár világ, akár élet, akár halál, akár jelenvalók, akár következendők, minden a tiétek; — ti pedig Istené" — mondja Pál apostol.² így a világ is és az egyén is beleolvad Isten életébe, hogy "Isten legyen minden mindenekben."<sup>3</sup> Az élet örökkévaló és diadalmas árja zúg a világon keresztül a hit szeme előtt és ebben a diadalmas, feltartózhatatlan, isteni életárban mi magunk élünk és valósulunk meg az örökkévalóságon át. Ki tagadhatná hát, hogy a hitnek van ereje a valóság újjáteremtésére, magyarázására? Az élet boldog csodája

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. ö. Böhm: "Az idea és ideál értékelméleti fontossága" c tanulmánya 33. 1. (Magyar Philos. Társ. Közi. XV. f.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I. Kor. 3. r. 22—23. v.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 1. Kor. 15. r. 28. v.

tárul fel a hit látó szeme előtt. Ott fekszik a valóság bezárva, beleláncolva az értelem korlátai közé, mint valami változhatatlan, megmerevedett holttest, melyet zsarnok törvények örökre megmerevítettek, mint néma, lelketlen, céltalan jelenségek kusza szövedéke, amely magát az embert is belefonja érthetetlen rabnyügeibe, ott fekszik, vas uralma alatt az értelem által kovácsolt természeti törvényeknek, amelyek az embert is a világ elemévé alázzák. Honnan jött elő ez a valóság? Miért létezik? Mi a célja? Van-e célja egyáltalán? Élet-e vagy halál az, ami benne uralkodik? — minderre nincs felelet. Zárt ajtók ezek, melyeken az értelem hiába zörget. Sürü sötétség van körülötte. És ez ajtók közé odazárva, mint pusztuló eleme a pusztuló világnak, vergődik az ember. Mi a sorsa? Mért született? Mi a célja? Élet-e vagy halál? — minderre nincs felelet. Sötétség van köröskörül. És ekkor a hit fölszakitja a bezárt kapukat és beözönlik ebbe a csinált világba, ebbe a véges rabláncolatba, ebbe a börtönbe az igazi valóság napfénye, a végtelenség perspektívája köröskörül kitárul és ebben a perspektívában feldereng a dolgok és jelenségek igazi lelke, az ami bennük örökkévaló, szellemi, isteni. Minden jelenség, mintegy eddig láthatatlan fonalon át beleiktatódik Isten életébe, mélységes jelentést nyer az ember előtt, minden az örökkévalóságot hirdeti és Istent tükrözi. Egy porszem, egy vízcsepp, amiről a vallásos ember énekel, ezelőtt is birt jelentéssel az értelem előtt, de most nem természeti törvényekről, hanem Isten bölcsességéről és dicsőségéről beszél. Egy magasabb bizonyosság, egy "jobb" igazság villan fel az ember lelkében, amit Jézus örök időkbe zengő szavakkal így fejezett ki: "Tudom, honnét jöttem és hová megyek." És ez az a bizonyosság, amely meggyőzi a világot. Mi a világ a hit előtt? Örökkévalóság — az időben, végtelenség — a térben, tökéletesség — a tökéletlenben, teljesség — a töredékességben. És mi az élet iránya a hit előtt? Istenből — a világon át — Istenbe. Mert az ember a hit által Istenben egyszerre ragadja meg eredetének és céljának bizonyosságát. Ha Istennel Összekapcsolódtam, tudom, honnét jöttem és hová megyek. A hitben egy ősi, soha el nem nyomható, minden értelmet megelőző és felül is múló öntudat tör fel a lélek mélyéről és ez az öntudat a valóság hálózatában tökéletlenül vergődő ember öntudata, talán csak homályos sejtelme,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ján. ev. 8. r. 14. v.

látomásszerű gondolata, föl-fölvillanó bizonyossága valami ősi tökéletes állapotnak, a melyből jöttünk és egy elérendő tökéletességnek, a mely felé megyünk.

Az aranykorszak, a paradicsomkert, a platóni visszaemlékezés az ideák hónára és a hasonló mélyértelmü gondolatok, mind azt akarják kifejezni, hogy a "látható a láthatatlanból állott elő", a véges a végtelenből, a tökéletlen a tökéletesből. És az emberi reménykedés ezer és ezer nyilatkozata mind azt akarja mondani, hogy e "megromlott", "eredendő" tökéletlenségnek újra vissza keíl térnie, eggyé keíí váínia a tökéletessel, a végtelennel. A hitben ez a kettős öntudat, visszaemlékezés és reménység, múlt és jövő, eredet és cél, sohasem racionális (természetéből kifolyólag), hanem csak képzeleti, sejtelmes formában, de annál nagyobb kedélyi bizonyossággal, minden értelmit megelőzve és fölülmúlva nyilatkozik meg, minél erősebb a hit, annál inkább. Jézus Krisztusnál ez az ősi, kedélyi bizonyosság a tudás tisztaságára emelkedett. "Tudom, honnét jöttem és hová megyek." Most már a hitnek ebben a specifikus természetében rejlik az, hogy az eredet és a cél közé kerül benne az, ami van, az élet és a világ, a valóság. Az egyén sorsának megoldása a hitben, ezért a világ sorsának megoldása is lesz. A világ nem lehet független Isten életétől, az élet eredétől és céljától. Isten önmagában tökéletes élete e világban valósítja meg, fejti ki tartalmának egész gazdagságát, alkotásaiban, teremtményeiben, harcaiban, munkáiban, a világ Isten munkamezője, melyben terveit megyalósítja emberek szivén keresztül, hogy aztán az ő dicsőségének, lénye teljességének hiánytalan tükrévé legyen a valóság.

A hit világmagyarázatának *érvénye* itt dől el. A hit azáltal magyarázza a világot, hogy beleiktatja az Örök Szellem, az Isten életébe az egyénen keresztül. A valóságot az ériékek világának megvalósulási terévé teszi, az Életideál megvalósulási terévé. Nemcsak metafizikai spekuláció az, amit a keresztyénség hiítartalmának kifejezőjéül tett, s amit később Hegel logikai hálózatban rögzített meg, hogy t. i. az abszolút, isteni élet megvalósulásában három mozzanat van, hegeli kifejezéssel: az idea önmagában, az idea a világban, kilépve önmagából és az idea visszatéve önmagába. Ebben a gondolatban *több van, mini* spekuláció, önkénytes felvétel-Ebben az *élet törvénye* van kifejezve, amelyet azonban nem az értelem, hanem csak a *hit* képes bizonyossággá emelni. Az érte-

lem előtt a platóni, philói, hegeli gondolat mindig csak önkényes felvétel és spekuláció lesz, de ennek az értelmi síkban csakugyan tökéletlen és erőtelen gondolatnak mégis meg van a maga rendkívüli hit-bizonyossága. A hit világmagyarázatának épen ez a lényege. A hit megragad egy tökéletességet, egy abszolút valóságot, amelyben egyúttal önlényegét ragadja meg, de ugyanakkor kell látnia, hogy önlényege tökéletlen, csonka mása, része csak a tökéletesnek. Belőle eredt, de hogy olyan legyen, mint ó, az csak vágyakozásának lehet tárgya. Nos, a hit épen azért válik vallássá, hogy ezt az idealiter megragadott tökéletességet az ember realizálja az életben, a valóságban és azért a világ az egyénekbe szétsugárzó isteni szellem életének küzdőtere lesz, melyben az abszolút szellem, Isten, életének egész gazdagságát megéli, megvalósítja, hogy aztán az egész szétbomlott és megvalósult tartalom újra visszatérjen Istenbe, és δ legyen minden, mindenekben. Isten a világban magáévá teszi azt, ami ő maga, a világ Isten magamegismerésének, tehát életének megvalósulási síkja. Természetes, hogy mihely ezt a hittartalmat így racionálisan akarjuk kifejezni, megszegényedik és az, ami a hívő lelkében közvetlen, ősi bizonyosság és élmény, az értelem előtt hideg fogalmak erőtelen vázává lesz, de hiszen épen ez bizonyítja, hogy a hií tartalma nem racionális, nem fejezhető ki az értelem szkémáival. Csak arra akartunk rámutatni, hogy amennyire az értelem megközelitni engedi a hit tartalmát, abban csakugyan nem láthatunk egyebet, mint azt, hogy benne az egyén önmagában átéJi az örökkévalóságot, a véges világot egyénileg összeköti ősi eredetével és örök céljával, a valóságot a "honnan és hová" világításába helyezi és ezzel az örökkévaló élet megvalósulási mozzanatává teszi. Tudom, hogy minden Istenből született, és mindenben δ él és minden ő belé fog visszatérni, hogy ő az egyedüli valóság és én is az ő örökkévaló megvalósulásának részese vagyok. Ez a hit tartalma, a melyet egyénileg, képzeleti formában ragad meg és ezért végtelen változatossággal is. A hit világmagyarázatának érvénye ezért részben általános, részben egyéni lesz. Általános annyiban, hogy az emberi szellem természetében gyökerező, egyetemes szükségesség az alapja. Az élet teljességének igénye az élet természetében rejlik és ennek az igénynek a valóságba való ütközése az értelmi tevékenység egyetemes természetéből következik. Hogy vágyunk a tökéletességre és az örökkévalóságra, az kiirthatatlan, ősi ösztönünk, magának az önállításnak kényszere. Hogy ezen igényünk kielégedést találjon, annak megint egyetemes törvénye az, hogy a világgal, az értelem alkotásával összeütközzünk, mert ebből az összecsapásból, küzdelemből fakadhat csak íel a tökéletesség vágya. Hogy ennek a vágyódásnak a végtelen élet személyi képében adjunk tárgyat és pótlékot, az megint az emberi szellem egyetemes szerkezetéből következik, hogy ez a kép szükségképen ideál, életparancs, értékek szumitása lesz, azt magával hozza az, hogy egy megvalósítandó, elérendő, igénylett és óhajtott állapot vágyából keletkezik, hogy ez az érték-szummitás az értelmi világképet uralma alá hajtja, átformálja, önállításának eszközévé teszi, az egyetlen lehetséges és egyetemesen kötelező módja annak, hogy az élet akadálytalanul megvalósulhasson. Az egész folyamat alanyi tetszéstől független, kényszerű és egyetemes voltában bizonyossá válik a hit egyetemes és kényszerű volta. Törvényeiben és folyamatában általános érvényű tehát a hit világmagyarázata is, mert az élet megvalósulásának egyetemesen kötelező lépését jelenti. És a hit épen ezért sohasem lehet önkényes, mert a szellem legbensőbb lényegének megragadása. Lényünk egyetemes és mindenütt azonos tartalma lépik fel benne cél és ideál gyanánt az Istenképben és akármilyen egyéni legyen is ezen Istenkép formája, semmiképen nem ellenkezhetik a szellem lényegével. Az Isten sohasem lehet az élet ellensége, a létérdek fonákja, az Isten nem lehet rossz, hazug, rút, sohasem ellenkezhetik az igazsággal, a jósággal, a szépséggel. Olyan Istenképet, amelyik a bűnnek teljességét jelentené, természetéből kifolyólag nem alkothat az ember, hiszen ezzel az élet meggyilkolná önmagát, ahelyett, hogy megvalósítaná. A hit világmagyarázatának érvénye ezért föltétlenül egyetemes alapokon nyugszik. Azonban mégis teljesen egyéni érvényű marad a centrumát alkotó Istenkép obiektiv valóságának megragadásában, mert ezt az obiectiv valóságot csakis egyénileg lehet megragadni és ezért általános, egyetemesen kötelező, racionális bizonyító ereje a hit valóságáriak sohasem lehet. A racionális érvény tisztán csak a hit-tevékenység szükségképeniségének megállapításában nyilvánul, azonban, hogy miféle tényleges valóság felel meg az Istenképnek, azt nem bizonyithatja meg. Sőt a tisztán racionális szempont alatt, ami csak az általánosra vonatkozik, a hit tartalma szükségképen az emberi lélek alkotásának, postulatumának, esetleg csalódásának fog feltűnni, mivel az irracionális vonás kihull belőle. A racionális ismeret mindig

csak arra fog fényi vetni, hogy miképen jut el az ember Istenhez, miképen teremti meg Istenképét és mi következik ebből az életben; a hit pedig mindig épen azt az ellenkező ismeretet, megvilágosodást, magyarázatot adja meg, hogy Isten miképen teremti az embert és a világot élete megvalósulásának eszközeivé. Ezt pedig csak egyéni, szubiectiv, közvetlen és irracionális tapasztalás, élmény foghatja fel. Itt vagyunk a végső pontnál, ami egész tanulmányunk alapgondolatát igazolia: a hitben az élet a maga tartalmának irracionális részét ragadja meg, ugyanaz az élet, amely az értelmi ismerésben, a maga tartalmának általános egyetemes vonásait megragadta. A hit az ismerés másik, egyéni iránya, szemben az értelmi munkával, a mely az ismerés általános, kifelé terjeszkedő iránya. A kettő együtt a teljes ismerés, az élet megvalósulása maga. Csakhogy a hit világmagyarázó érvénye átfogóbb és erősebb, mint az értelemé, habár mindig egyéni is. Mert amig a racionális sohasem vonatkozhatik és terjedhet ki az irracionálisra, addig az irracionális ismerésnek van ereje arra, hogy magába foglalja, átszőjje és betetőzze a racionális ismerés hálózatát. Mert az a jelentés, amit a hit megragad, az életnek megmélyebb, örökkévaló jelentése és így az egész életmegvalósulásra kiható, döntő jelentő ereje van. A hitnek mérhetetlenül nagyobb az életformáló ereie, mint az értelemnek.

## d) A hitközösség problémája.

Mindaz, amit elmondottunk, vagy elmondani, kifejezni akartunk a hit világmagyarázó erejéről, még megkíván egy megállapítást. És ez az, hogy a hit épúgy fejlődésnek van alávetve, mint bármely más emberi képesség. Ezt egyéni jellege hozza magával és ennek határozott tudata nélkül odajutnánk, ahová némely szociológus, aki a vallásban egy örökre változásnélküli, primitiv illúziót látva, kénytelen a pápua hitét a Jézus Krisztuséval azonosnak tartani. Pedig amint más a Kant értelmének vüágmagyarázó ereje, mint a pápuáénak, épúgy más a Pál apostol, a Jézus Krisztus hitének bizonyságtevő ereje is, mini a fétisimádó hitének. Az bizonyos, hogy amennyiben minden emberi lény egyéniség s így mindegyik élete viszonyúi valamiképen az örökkévalósághoz és tökéletességhez, annyiban a hitnek legalább a csiráját, hajtásai ha roég oly csenevész formában is, minden lélekben meg lehet találni.

Csakhogy a hit szemének felnyitásához először is az egyéni tudat kifejlődése s ezzel együtt a Sors-probléma fellépése a lélekben, szükséges. Azután, ha fel is nyílt a hit szeme már, látása előbb bizonytalan, rebegő, homályos, s csak lassanként erősödik meg. Amilyen mértékben tisztulnak, szeüemiesednek az egyén vágyai, olyan mértékben tisztul a hit látása is és emelkedik az élvezetek, majd a haszon világából az örökkévaló értékek szentséges teljessége felé. A hit is együtífejlődik a többi tevékenységekkel, így az értelmi tevékenységgel is. Ez az együttfejlődés azonban nem jelent együtteljesedést, illetőleg azonos fejlődést is. Lehet, hogy a hit a fejlődésben messze elmarad a többi képességektől, az is lehet, hogy messzire megelőzi azokat, de valamilyen fokon mindig megvan, hogy az egyén számára megragadja az örökkévalóságot. A hit a primitív fetisimádóktól fel a próféták, látnokok, apostolok, vallásos hősök világán át Jézus Krisztusig ép oly szinte áttekinthetetlenül hosszú pályán hódítja meg számunkra az örökkévaló életet, mint az értelem a gügyögő gyermektől a lángelméjű tudósokig az értelmi világot. Nem mindenki vert már gyökeret az örökkévalóban, de mindenki hívatva, rendelve van reá, mindenkinek lehetőség adatott reá, hogy belegyökerezhessék és ezáltal élete tökéletességét elérhesse. Ez a lehetőség épen a hit, amelynek üdvözítő ereiét a protestantizmus olvan sarkalatosán hangsúlyozza. És ebből érthetjük meg, hogy a hit, ez a mindig egyéni élettényező közösségeket alkothat és pozitív vallásformákba tőmöritheti az egyének hittartalmát. Ha ugyanis a hit fejlődő, akkor a hit nevelhető is. Ha van fejletlenebb és fejlettebb hit, akkor ez a kettő közösségre is léphet, összekapcsolódhatik a fejlettebb utánalkotása céljából. Az örökkévalóság megragadásához u. i. olyan erő kell, mely a közönséges emberben mindig csak töredékesen nyilatkozik, bár megragadása olyan elútasíthataílan életszükség, mely felé már a legprimitívebb fokon is, mintegy sejtelemszerűen törekszik minden emberi lény. A hitnek ezt a fejlődő erejét unosuntalan elborítja, lenyűgzi, gyengíti a véges relációk szövedéke, tekintetét elfátyolozza a bűn, a tökéletlenség, a gyarlóság. Természetszerűleg fordul tehát a gyönge hit az erőshöz, hogy mintát, erőt, lendületet kapjon tőle. Ezen erősebb hitet hordozzák a vallásos géniuszok, akiknek páratlan ereje abban van, hogy a végtelen szellemet, melyet mi ő bennük látunk és ragadtunk meg, bár emberi módon, de mintegy önmagában látták meg és képesek voltak addig, míg mi vágyakozásunk végső szálaival ő beléjük kapaszkodunk, magát a Szellemet karolni át. így az az életideál, saját létünk tökéletessége, melyet a hitben megragadunk, minél nagyobb vallásos génius élte át, annál inkább az ő személyébe inkarnálódik, aki garantálja nekünk a hitben célbavett tökéletesség elérhetőségét. Bár a hit egyéni, a vallásos géniusok hite mégis milliók hitét képes determinálni, Istenképének axiologiai fenségénél, erejénél és ősi\* igényünknek való megfelelőségénél fogva-Viszont, mivel a vallásos génius is egyéniség, mégpedig óriási, így hite nem közelíthető meg teljesen, hanem emberi lénye, élete maga lesz a hit symbolamává, 1 Isten közvetítőjévé, hordozójává, ő maga lesz egyéni életideállá, a tökéletesség hordozójává, az Élet Fejedelmévé és az alakja köré fonódó hitközösségben születik meg a positiv vallásforma. A legnemesebb életideál emberi hordozója körül alakúi ki a legnemesebb vallásos közösség, ezért a hit örök testtéválása Jézus Krisztus és a vallás csúcspontja a keresztyénség. A hit világmagyarázó ereje ezáltal a positiv, személyhez köttetés által óriásivá fokozódik fel, érvénye a racionális valóságra nézve megsokszorozódik, mert a centrális jelentőkép emberi, történeti symbolumba foglaltatván, hatalmas erővel sugárzik bele a valóságok világába és köti azt össze önmagával. Az Istenképnek, mint ideálnak életformáló ereje, lendítőhatalma, cselekvésre indító ösztönzése nyer a vallásalapító szennyében hatalmas energiát, mert életében már garantálva, megvalósítva, igazolva van mindaz amire törekszünk. A hit egyéni érvénye ezáltal a közösség által maga is közösségi, hatványozott jelleget ölt.

A hit által megragadott éltető jelentésből fakad mindaz, amit vallásnak nevezzünk. Első sorban a vallásos világkép, a valóság vallásos magyarázata. Azután a vallásos érzelmek világa: a megszabadulás öröme, az örökkévalóság bizonyossága és békéje, a hódolat és imádat Isten iránt és a szeretet minden iránt, amiben Isten élete nyilatkozik meg emberekben és világban. A vallásos érzelmek kedélyi világában, meiy az Istenkép és az általa átsugárzott világkép reflexe, születnek meg a vallásos *életfolytatás* moti-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L: Bousset: Die Bedeutung d. Person Jesu für den Glauben c. értekezését. (Berlin, 1910. Fünfter Weltkongress f. freies Christentum. Protokoll d. Verhandlungen.)

vumai, megy végbe az akarat megszentelése, az életideállal való összekapcsolás által, mely erkölcsi eszménnyé teszi Istent és így születik meg a vallásos élet, az idál tettekben való realizálása. A hitnek és az akaratnak összekapcsolódása, a világmagyarázó és az életformáló tényezők viszonyának földerítésében, lesz az a következő probléma, amely a hit életformáló erejét van hivatva kimutatni. A kérdés eldöntésének kulcsa már megadatott, hiszen az életmegvalósulás döntő küzdelme az ismerés síkjában dől el, a cselekvés csak a világmagyarázat következménye. Hogy a hit világmagyarázó ereje miképen lesz szükségszerűleg életformáló erővé is, annak részletes fejtegetését Isten segedelmével egy másik tanulmányban szándékozom adni, mely "a hit problémájának" második fejezetét fogja alkotni.

## A felhasznált művek jegyzéke:

Bartók György püspök: Theologiai tudomány és lelkipásztori képzés. (Kolozs-

vár 1907.)

Bartók György: A "mintha" filozófiája, vagy: a fikciók szerepe szellemi életünkben. (Erdélyi Múzeum. XXX. köt. 1—2. füzet. Kolozs-

vár 1913.)

H.Bergson H. : A vallás problémája napjaink bölcseletében. (Prot. Szemle.

1915. évf. 7—8. f.)

Bousset W. : Bevezetés a metafizikába. Ford.: Fogarasi B. Modern Kvtár.

9. Bp. 1910.)

Die Bedeutung der Person Jesu für den Glauben. (Berlin, 1910. Fünfter VVelikongress für freies Christentum. Proto-

Boutroux E. koll d. Verhandlungen.)

Böhm Károly

: Tudomány és vallás a jelenkori philosophiában. (Ford. Fogarasi B. Bpesí. Akadémia kiad. 1914.)

: Az ember és világa. I. és 11. rész. (Bp. 1883. és 1892.)

: A megértés, mint a megismerés középponti mozzanata. (Bp. Akad. 1910.)

: Tapasztalati lélektan. (3. kiadás. Bp. 1904.)

: Mi a filozófia? (Athenaeum. Új folyam. I. köt. 1—2. f.

Bp. 1915.)

: A lélektan ismeretelméleti alapjai. (Magy. Philos. Szemle. 1889—90.)

: Az értékelés phanomenologiája a XV. századig. (Bp. 1912.) Az idea es ideál értékelméleti fontossága. (Magyar Filoz. Társ.

Közi. XV. f.)

Collins F. H. : Spencer Herbert szynthetikus filozófiájának kivonata. (Bp.

2. kiad. 1908. Társ. Tud. Kvtár.)

Cohn J. : Religion und Kulturwerte. (Berlin. 1914,)
Descartes R. : A philosophia elvei. (Filozófiai írók Tára. I.)

: Elmélkedések a metafizikáról, (u. o.)

Ebbinghaus : Abriss der Psychologie. (Leipzig. 1908.)

: Der Warheitsgehalt der Religion. (Leipzig. 1905.)

Eucken R. : Hauptprobleme der Religionsphilosophie der Gegenwart.

(Berlin 1907.)

: Az élet értelme és értéke. (Schöpflin ford. Kultúra és Tud.

16. Bp. 1915.)

Häckel E. : Die Welträtsel. (1899.)

Hume D.: Vizsgálódás az emberi 2. kiad. 1906.)

Jászt Oszkár: A tört. materialismus állambölcselete. (Társ. tud. Kvtár. Ill)

James W. : Die religiöse Erfahrung in ihrer Mannigfaltigkeit, (nem. Wobbermin. Lpz. 1907.)

Kálvin J.: A keresztyén vallás rendszere. (Ref. Egyh. Könyvtár V—VI. Pápa 1909.)

Leibniz: Monadologia. (Filoz. írók Tára XX.)

Makkai Sándor: Vallásos világkép és életfolytatás. (Böhm Károly élete és mun-

kássága. Szerk. Keller Imre. Madách-Társ. kiad. Besztercebánya. 1913. III. köt. 3—36. 1. Klny. is.)

A vallás lélektana. (Prot. Szemle. 1914. évf. 7—8. f.)

A hit szeme. (Prot. Szemle 1915. évf. 6. f.)

Niebergall Fr.: Person und Persönlichkeit (Leipzig. 1911.)

Pauler Ákos : A correíativitás elve. (Athenaeum. Új folyam. 1915. I. köt-1—2. f.)

Ribot T.: Die Schöpferkraft der Phantasie, (ném. Mecklenburg. Bonn. 1902.)

[Rubin L.: A vallás keletkezése. (Galilei füzetek. 3. Bp. 1912.)

Spinoza B. : Ethica. (Ném. Kirchmann a Philosophische Bibliothck-ban.)

Schleiermacher Fr.: Reden über die Religion stb. (Otto. 1899.)

Simmel G. : Die Religion. (Frankfurt a. M. 1905.)

— : Beiträge zur Erkenntnistheorie der Religion. (Zeitschrift für

Philos, u. philos. Kritik. 1902.)

*Tankó* Béla : A XIX. század ethikai válságáról. (Ref. Szemle. Kvár. 1912. évf. 31—34. sz.)

— : Böhm és Kant. (Böhm K. élete és munkássága. II. kötet.

Bbánya 1913.)

Troeltsch E. : Psychologie u. Erkenntnistheorie in der Religionswissenschaft. Tub. 1905.)

— : Zur Frage d. religiösen Apriori. (Rel. und Geisteskultur 1909.)

Wernle P. : Einführung in das theo!. Studium. (Tüb. 1908. II. kiad. 1911.) Windelband W.: Präludien. Aufsätze u. Reden zur Einleitung in die Philosophie. (2. kiad. Tüb. u. Lpz. 1903.)

Wandt W.: Völkerpsychologie. IL Band. Mythus u. Religion. 1. u. 2. Teil. (Lpz. 1905. 2. kiad. 1911.)

A jelentéktelenebb utalásokat lásd a szövegben.